# 在家備覺略編 参



### 出版說明

戒法傳入中國,自姚秦始有廣律,逐步譯出《十誦律》

四分律》 、《五分律》等諸多律本。唐初道宣律祖(西元

596-667)依大乘教義釋通《四分律》 ,因宣祖居於終南山,

後人將其論著稱為「南山律」。南山律之內容「貫攝兩乘,

含註戒本疏》 《四分律隨機羯磨疏》三部為最要,合稱 囊包三藏」,其中以《四分律刪繁補闕行事鈔》、

《四分律

「南山三大部」。逮及北宋,元照律師(西元1048-1116)

《資持記》 解釋《行事鈔》 《行宗記》解釋《戒本疏》

《濟緣記》 解釋 《羯磨疏》 後 人將此六部合稱 南南 山六

大部」。

南山六大部之内涵主要針對出家眾, 而其中戒法 、戒體

及持犯之基本精神,亦通於在家眾,乃學戒、持戒之基礎。

民國以來,中興南山律之高僧弘一大師 (西元1880-1942)

從六大部中將居士學戒最重要之基礎摘錄成書,名《南山律

在家備覽略編》。

日 常老和尚 (西元1929-2004) 一生親近佛教 宗派

大德 ,博通三藏,持戒精嚴,以多年的學修詳審觀察,深感

佛陀教育基金會、高雄悟光精舍及南投福智精舍等地為僧俗 《南山 律》之殊勝,發願弘揚。故於1991年間先後在台北

二眾宣講 《南山律在家備覽》。 老和尚善觀漢地緣起,

平實親近、深入淺出的講述,令學修者易於理解、受持,於

此時代再樹戒幢、引領群迷,恩澤廣被。

此1991年版《南山律在家備覽略編手抄稿》 共十冊,係

依 老和尚所宣講的八十卷錄音帶內容編製而成,其中所標示

台北市福智佛教基金會網站 http://www.buddhism.blisswisdom.org/。

之卷數及時間亦依原音檔註記,

以利大眾學習。

音檔下載:

此套書由僧俗二眾弟子共同努力,歷時多年謄稿

仍屬難免,敬祈諸方大德不吝賜教!

而成, 儘可能完全保留

老和尚說法時之語句,然錯漏之處

福智佛教基金會 謹識

二〇一六年十月十九日

第二十二卷 第二十一卷 第二十卷 十九 十八卷

237 203 169 137 101 69

第二十四卷

第二十三卷

33 1

南山律在家備覽略編手抄稿 一九九一年版

# 南山律在家備覽略編手抄稿一九九一年版

第十七巻・A面

學的要好好地學的話,少則十五年,多則二十年還不夠!大家並不覺得難,為什麼? 戒、受戒,聽完了戒以後啊,發現:唉!這個戒還這麼個難哪!」那麼這個裡邊就引 題,這裡簡單地先講一講。有人這麼問說:「沒有聽戒之前,大家還覺得滿高興去求 這個念書想想看容易嗎?不容易喔!古人說十年窗下,現在十年窗下還不夠,真正去 談戒律;目前我們在世間,每一個人都戰戰兢兢忙很多事情,在忙之前你先要念書, 生兩個問題,一個問題呢有人覺得:不聽,還覺得很樂意去學,聽完了就心裡面有這 重要的關鍵在損益 不學不在它的難易,決定學不學在它好處,以及這個反過來的壞處。換句話說,真正的 個事實,不過問題不在戒的難易上頭。真正修學佛法,我們首先要了解,這個決定學 個害怕之感,說不想學了!現在這個問題,事實戒的確不是那麼容易,這是絕對是一 現在請大家翻開00'02" 《南山律在家備覽》第十八頁, -說不學有什麼缺陷,學了有什麼好處。我們現在先不談佛法、不 一八。在開始講之前有幾個問

因為它有對我們有價值、有利益。

是我們並沒有退卻,為什麼?它有好處。同樣地 要了解這一點。 個三年、五年, 還肯花二、三十年的 它的好處以及不學的缺陷 管我們學起來好像學成功了 乃至於現在我們隨便說 在我的感受太值得了!所以這個基本的問題不在是難、 時間去努力, ,這是我們應該了解的 ,實際上集千百萬 一樣東西,眼前這些東西,這些東西的確好不簡單哪 現在佛法它得到的好處是無量無邊 人的經歷, ,修學佛法真正的問題不在難易 0 世間好處最長一百年,完了一 而且經過多少時候長遠 易,在你 教我們稍微花 我們 一定 , 在

明是在這個地方。所以這個量是什麼?說明:大家講利害來說、你要的來說 你沒辦法推翻;反過來說,不管你醫學、科學,我可以把你完全推翻,佛法的真正高 完全百分之百地有力地證明 路很清楚的話,以我現在的了解的話, 個的好處在這個地方提供我們 所以前面所以講教04'11" ,所以教理不明 不管你科學、 0 以前容或說 你世間什麼可以不要, 佛法沒辦法真正深 醫學任何 啊 ,佛法上面好像很迷信,現在我可 一樣東西,我佛法提出來的量 入的原因這樣 佛法非學不可 你如 !因為整

好,有很多漏洞 中可以什麼都提供給你;但是世間不一定, 、很多缺陷。當然要想深細地學,那倒是要多花一點時間 就算得到的話 短短的幾十年 而且這個

無量 投資了一百萬, 別地它已經強調這一點-拿世間那個投資 資一百萬不夠的 投資花多少錢, 的回報的話,絕對這個回報最少最少的話都是多少百萬、千萬,而真正的好的回報是 ,所以推動我們的力量全心全意去做,那去做的時候需要克服困難,這第一步 始終說一句話 這個是真正的重要的概念!所以一開頭,重要的這種好的這種,經論上面 損益之比,這個比才是真正重要的 賺回來多少錢 你可以賺回來一百萬,說:喔!這個利潤相當大,對本對利 ,它要超過一點。可是它回報起來的話,哪裡說一比一,那是一塊錢 當然比喻啦,佛法實際上並沒辦法拿真正的數字來衡量,換句話 這個還是比一方面的利 先告訴說修學它的殊勝好處,不學它的缺陷;了解了 這個比是非常重要的 0 、這個害,換句話說益損、損益, 哦 !我們現在比如隨便做一件事情 ,損益比非常重要的 0 世間 。佛法投 真正 這一 重

菩薩戒,乃至於八關齋戒,乃至於五戒都不一定懂。那麼在這種情況之下,對呀 去求了也並沒有得到戒體,那麼這個到底算將來持下去的效果怎麼樣呢, 啊 !那個現在才了解 ,原來我們並不真實了解戒 的內涵 以及破了 不要說 !不

九九一年版·第十七卷

有得到這個戒體,所以這個功德並沒有那麼大,但是並不是沒有喔!經上面就告訴我們 嚴重的禍害,但是同樣地 說,拿我們種的善根, 都是出家人 以後怎麼樣呢?那麼這個原則我說一下。是!你沒有了解、沒有如法去做的話 力量漸次可 《梵網經》 以得到, ,它是說你這樣的並沒有真正得到這個戒,但是這可以增益受戒 上就說得很清楚。這個 這個好處絕對有!反過來,你破了以後也不會像戒上面告訴這麼 可以把那個善根慢慢地 ,破了以後,既然有好處,就有壞處 《梵網》 、慢慢增上,把善根種子加深 ,當然指--通常現在的 這個 ,就這個 。換句話 《梵網》 ,並沒

這個內容 儘管你戒體跟那個形相不一定相完全吻合,有很多他的確雖然有這個形式,可是沒有 這個我們應該了解的 的盛衰完全看它。 一個表法的重要的一個內涵 相來說 那麼這個也要分兩方面來說08'00" 對戒體的損失是沒有, 。不過,這個三寶所謂清淨幢相,尤其是那個僧團最主要的 形相來說 不管你內在有沒有得到戒體,可是這個形相留在世間 這個分在家 應該了解的。 。因此這個形相啊, 可是這個形相所產生惡劣的影響的話,這個罪報難逃 一個對戒體來說 出家兩方面 但同樣地說 會給人家帶給世間的影響,就是佛法 這個出家人並不因為他 我簡單地說一下 ,這個無形的看不見 比如 以這個形相作為 你如果作壞 另外 說出了 比如以我

來說 出家人的這種很多好處,既然你要享受, 該清楚,所以分兩方面來說 就算我沒有得到戒體 並不因為我沒得到戒體 那你就要付出代價來。 我就不能享受以現在來說 關於這個概念我 們應

說 : 盛衰 體驗、 在世間 實際上,單單佛一個人嗎?不是喔!要無量無邊的眾生。換句話說 佛法的人, 不正確 下,佛法流傳在世間 這種概念, 那麼在家人說:09'44" 唉呀 觀察 這個法的流傳在世間 ,對它損害了 ,前人要花這麼大的心血擺在這地方,如果我們後面的人因為認識 我們覺得 到那時候這個因緣具足了,佛法才流傳在世間 ,以為這個佛法,同樣地, 佛無量阿僧祇劫捨頭目腦髓 ,豈不是這個業是我們來負嗎?這是我們應該了 一定是因緣,單單佛一個人 : 「我沒有這個形相 !我是一個修學佛法或者什麼樣的 ,不但要佛陀本身哦 0 一個修學佛法的人,會影響那個佛法在世間 」是,可是雖然沒有這個形 才能夠把佛法具體地能夠呈現 佛法不可能流傳世間 而且要很多弟子。 0 所以平常我們 人。 所以人 解的 ,這個三寶的流傳 我只簡單地說 相 家從你身上去 。有很多 不夠, 在世 講佛法總是 我們往 修學 的

地大 ,不得體也有好處。反過來,做錯了,同樣的這裡有問題。 所以正面來說 <sup>11'10</sup>" ,不管你得不得體,一定有好處,得了體以後,那個好處是不得了 那麼在這裡呢,我會

來,如果你沒作對的話,就算你沒有什麼犯好像是,對不起,這個功德不一定大 楚,你可以皈依 像你現在認真地要想造一個房子也好,造一個機器也好,這不能說:啊, 你作對了,就算不太清楚,並沒有犯的罪過,而有持的功德 再去皈依 麼態度 不離八。那就是要非常地 而還有犯的這個罪過在。 下面緊跟著在這個 ,不太了解,那麼什麼情況之下是不犯,什麼情況之下犯, ,這樣,這個下面會詳細地說。並不是等到你完全了解了以後,做到了以後 、再去求戒。不是的 皈依了以後應該下面怎麼一步一步地學上去。 《在家備覽》上面告訴我們 所以真正講到戒的話,那個戒相是非常地嚴密。我一再說 細密,成分不能錯 !你有了正確的了解那個時候,乃至於了解不 0 他那兩個問題, ,我們在這個學的過程當中應該採取 我簡單地這麼回答一下。 ,這個很有意思!反過 那個都說得很清楚。 然後呢在這種情況之 差不多, 一定太清 , 反

不成」 了以後 我在下 現在看十八頁上頭 ,不過上次因為快完了 面聽 ,那去正式地開始如法行持去皈依了,那麼這個已經說過了。下面說「不解故 0 這個了解並不是我們現在坐在這個地方 說我懂了 ,上面上一次已經講到第五項作法,就是皈依那 ;乃至於自己去看文字怎麼解釋 ,所以匆匆忙忙說了幾句 ,這個 懂了 欸, 一個法師坐在上面講 !不 「不解不成」 ,不是這樣。 一部分懺悔完 今天再簡

要到什麼程度然後才算呢?它文字所指的內涵,這個內涵真正地如實地領會到 3

14'01"

去啊 力量,這個才是行心所。所以假定你真的了解了以 們坐在這個地方 心裡的行相應該怎麼樣呢?就是當那個房子真正產生這種情況之下的, 相應了 你怎麼辦呢?嗯!房子有問題嗎?如果說這個地方地震了,我們說我們趕快 !就這樣 「哎呀,我現在要這樣去做去了!」 麼它現在指的內涵是什麼呢?就是我們的心裡的行為相狀。 」是什麼?役策心。這個思心所的特徵就是, 、識,就是那個行蘊,這個最重要的這個行蘊。受、 那麼跟它相應了有什麼樣的力量呢?我說一個簡單的比喻,這樣 。這個 那麼這種是一個狀態,實際上這個心裡面就是僅僅到了解為止 心裡有一種力量,策勵你努力去做 ,大家今天嘻嘻哈哈地笑:欸,什麼、這麼萬一這個房子有什 後 你了解了這個以後會決定做 ,它内 那個下面身口跟著就會做的 想容易 心當中有一種推動你 所謂五蘊當中受 行這個那要跟它 你內心啊 0 比如說我 0 而這 逃出 ; 這 力

造了不管什麼業,你可以找種種藉口說好聽話,但是這個業我很清楚。這樣的話, ,然後你體會到: 麼這個了解 ,怎麼個了解法呢?就是一定是這樣 「嗯!對!現在我這個是貪相應法。 啊 當 你心對 !原來這個貧相應法, 這個 不能

並沒有真的了解 所以它並不是沒有用 騙自己、不能騙別人,我心裡面下次要發誓改過!」「那這個瞋相應法,我絕對不能 正確如實認識的 !」你要如實地了解這種心理狀態,這個才是真正的戒 -生死的根本在哪裡呀?貪瞋癡 ·那麼前面這一段算什麼呢?就是達到了解過程當中必須要的次第 , 絕對有用 ·但是如果停在這裡的話,這個不行,這是我們應該 ,你不要貪瞋癡就行了 0 我現在不是貪瞋癡 否則的話文字了解了 0

這樣做

說:

覺受。那麼這位同學就問我這是什麼呢?那我就說沒錯!後面馬上就講了,說皈依要得 實際上這個情況不但這裡,到很多地方都有這種。他說那一天他聽見了以後, 善根是有用的 皈依之體,什麼叫皈依之體?這個就是證得皈依體的行相。不過這個同學他是宿生有善 南無佛 心裡非常歡喜 種種有很多的條件 說到這裡,今天有一16'32" 、南無法 。所以那個時候自己體會到:喔!這個心裡是這樣的 、南無僧 啊,這個戒還這麼好啊!他當時在座的時候自己就心裡說: ,皈依佛、皈依法、皈依僧 個非常好的公案,剛才有一個人問我,是在座的一位同 以我們平常的時候 ,沒有這種行相生起的話 。」於是他立刻就產生一個特別的 !然後你 , 那前面種點 聽見了就 一說 啊 修

向下, 是順便把道理以及實際上的事例,跟大家簡單地說一下。再下面我們繼續下去,看文: 很清楚、很明白, 現在就是了解了以後,正是反方向行的,這個行相就很清楚,這個是了解 以前什麼狀態、現在什麼不同。這個一對比,以前是跟集諦相應的

壽,歸依 依法竟歸 《事鈔》 依僧竟。 佛歸依法歸依僧。說 : 《智論》 結三 \_\_\_ 云:互跪合掌。在比丘前。 即發善法。 次結云:我某甲 得五 作眾 當教言:我某甲 ,盡形壽, 歸依佛竟 盡形 歸

準的 次說完的話就得皈依之體,就這樣。那麼後面那個「三結」,它有一個特別的原因, 僧 看下面的 了,經過了懺悔,在這個師長面前,這個師長是限於出家五眾,如果是這樣的話 ,這個主要的這裡。叫「即發善法」 ? 那麽這個一段文,就是平常我們皈依的儀式, 最簡單的皈依。那麼前面叫作「三說」,前面這個「皈依佛、 《智論》 , 《智論》是《大智度論》 換句話說 , 龍樹菩薩造的,這是絕對可以作 那個儀軌。這個儀軌它 ,如果照前面每一個次第弄對 皈依法 從哪 皈依 , 三 為

《資持》釋云: 歸三寶者是所投也。言發善者明非戒也。 「一具儀,二對境,三作法。言某甲者稱己名也 後三結者重更囑累, ,盡形壽者述所 不令忘失也 0 期

之業 些。實際上,這個裡邊除了行相以外,還有跟它相應的心理的準備,以及心裡的實際 它把前面皈依的這個「互跪合掌,在比丘前」等等。那麼這個兩個第一個是「具儀」 自己部分,自己部分 名去求受,這個具儀的完整的內容是這個。那麼實際上,這個就是要完成這件事情的 的工具,惡業是如此、善業也是如此。所以這個儀是儀相,這個儀就是整個的法的法 上的這個力量, 的部分那就是在佛堂,你非常整齊,然後至誠恭敬頂禮、跪拜,乃至於這個請師這一 就是說具足這個受皈的時候、求皈依的時候這個儀式。實際上這個儀式 心裡是什麼樣的,那麼身口跟這種相應的心理顯出來的行相這個才是。 ,所以這行為就顯得是戰戰兢兢,然後心裡面一心要求這個皈依三寶 。善淨之業跟所有的業一樣,就業來說完全一樣,就是意業是為主,身口是造業 先把這個 《資持》 那麼這個力量通常我們稱為意業。現在實際上在這兒造什麼 的解釋簡單說一下,這個裡邊叫具儀、對境,那麼換句話說 ,我們看得見 心裡至誠 ?善淨 口

三寶的代表 呢?就是所對的 這個比丘所代表的是佛 ,這個對的現在這個地方是什麼?比丘 法、 僧。 然後呢,前面不是說過嗎?上一次我 而 這個比丘

為什麼因緣我們得不到好處呢?自己的內支不跟他相應,這樣。所以這個地方叫作具 們談過了 、對境的話 ,這個現在我們要求皈依,大師外支已成,皈依三寶的佛早就成就了 ,就是自他兩支都具足。

這是我們要了解的 自。然後以前不了解,那反正是一切境隨貪瞋癡轉,現在了解了,從這個地方從佛法僧 以前自己所具的是什麼?跟無明相應的造的種種業。現在不!正知見,了解了 作者、這件事情的對象、中間所作的事情,這個叫作三輪。 作任何事情 一意要去求這個無上菩提也好、歸仰三寶也好,這個從人天五乘,全部包含在裡頭 722'45" 「作法」 大家說三輪,淨業叫三輪空,然後染業的話三輪不空。哪三輪?能作的 呢?還要自他當中怎麼樣使它產生相應。平常我們造業的時候 0 然後在這個裡邊跟他相應,作的法。這個是三樣東西這個內涵 現在那個善法亦復如 或者是 心

東西:形就是我們的身體;壽 稱自己的名字, 說請聖哪, 「我某甲」 然後懺悔啊 ,說些什麼呢?作法的過程當中,實際上這個作法還有很多其他的 所有的都在這個作法當中 自己的名字。 壽命。在我們所對的境界當中,所對的境界當中, 「盡形壽」 ,所有的 ,這個盡形壽裡邊包含了兩樣 都在作法

境界、 對每 知如 行相所展開的這個樣子是什麼?形、壽兩樣東西,對不對?清楚不清楚 決定於這個業, 去的延續。 在、未來 太陽系 何是好 一個人的業的中 外面,廣來說是無量的法界,小則說我們這個講堂、台北,然後中國、 在我們所對的境,是不是無量的時空?可是這個無量的時空我們簡直是不 。欸 過去已經過去,不管它,實際上過去並沒有停止喔,現在這個未來就是過 !到最後法界 因此我們現在要想修行的就把握住這一點。這個時空是無限的 ,妙極了!對我們每個人真正重要的關鍵在哪裡?業!我們 心來說,對這個時空的每一個人只有我,就是這個 ,這個都是所對的境,形的部分。然後時間呢?過去、現 ? 0 可是我這個 的苦樂就 可是 球

26'06"

對的這個我就是什麼?哪!就是這個,就是這個。所以盡形、盡壽,這是我們要了 方,盡我一生的壽命,這個是時間。然後徧該生境呢?所對的法界是廣闊無邊, ? 「要期誓受、 以 以這個盡形壽這句話有它的很深遠的內涵喔!前面我們不是說戒的特徵是什 戒 、歸戒的真正的特徵就在這個地方,所以我們要了解的 編該生境。 」什麼叫要期誓受?你有一定的時間,說現在這個地 「述所期 所能

然後拿這個是歸向26'52" 以前照著我自己的無明相應、 認識, 這個造種種的惡業,

的 你能夠這樣去作的話,就能夠「發善」 生死。現在不!要照著佛菩薩告訴我們的內涵 圓滿的時候 ,這個善就發了。但是這個不是戒, 一下會說 所以我們證得三歸之體的時候在什麼時候啊 這不是戒,為什麼講不是戒呢?就是這個裡邊下 ,以前都是惡的,都是染的;現在開始善的、淨 以他提供的法則去行持 ?就是前面這個 所以說歸投 「三說」

對的我卻是當下,可是我們由於無始以來所習慣、所認識的 是空空洞洞 把這個我困得死死的,到底法界是什麼樣,對我們一點印象都沒有;儘管了解了 們就是, 表示什麼 把法界相應之量遞給我們,這是我們應該了解的。儘管說法界是無限的 ,所以一定要一個具條件的人來遞給我們 假定說現在我的話, ?自他相應!他是遞給你的,我是接受的 我跟老師 而且這個 一定要老師前面說 。他遞給我們什麼?他遞 ,就局限在這個我當中, 後面 , 能

這個 帶回來的這個錄影帶。啊,原來這樣!他用種種的方式,這樣。實際上有形的東西拿 他現在馬上拿一個照片給你看一看 無形的東西就是他的心力,就是他的心力。我這個地方也另外舉一個比喻 一個簡單的比喻,現在大家說,哎呀,美國如何、 或者拿一 個東西給你看 什麼好。大家說完了 或者拿一 沒有 個他 比如

15

去,被他那個老師一拳、 相應的這種心量來遞給你。 說我們常常看見那個古人的公案,說尤其是禪宗的那種大德們 腳 、大喝一聲,他就開悟了,為什麼?他就是有他內在的 ,跑得去,跑到那地方

### 南山律在家備覽略編手抄稿「九九」年版

第十七卷·B面

因此在佛世的時候00'03" , 佛只要說: 「善來比丘,鬚髮自落!」欸

,為什麼?就是你善根

來,然後要弄好的水還不能多、不能少,多了也不行、少了也不行,是與不是?所以 也成熟 當然 天下所有的事情都是如此 清楚?其實我們眼前任何事情都是這樣的,說我們造那房子, 要自、他, , 後面下面又開,在什麼情況之下可以自受,這個到後面再說。一般正規狀態非 ,然後他遞給你這個量具足,這是它特別的條件。所以沒有師授 然後這個兩個當中所謂具儀、對境、作法,三者有一個缺掉不行 。那麼現在這個地方也是如此,所以證得的時候,得是這個 鋼筋混凝土要模板釘起 ,不可能得 ,清楚不

理 --說「後三結者重更囑累」 那麽後面說「三結」幹什麼呢?為什麼別的地方不要這地方要呢?這個大有道 ,因為這個東西是無價之寶啊,所以告訴你:「某人哪!

三樣東西。

16

這個內涵簡單地說一說 叮囑,不要讓我們遺忘,就是這樣 啊,現在你是皈依啦,已經皈依啦 !」說不但一次,兩次,而且再三地叮囑 ·單單這樣嗎?這個有它的一個特別的內涵 , 一再地 那麼

這裡 後就 無邊。所以上次說過「皈依這個福有色」 要想去用手來捧 像有顏色可以拿出來的話,那三界,拿那個三界作為容器是裝不下;就像大海水 哦,從第二行最後, ,點出來了。 上次我們還記得吧?就在十七頁上面,十七頁上面的第三行說 「感善神隨逐護助」 有智慧之人哪,就專心緣此。這個專心緣此下面是個大學問 ,怎麼捧得完哪?有這麼大的啊 。這個上面告訴我們善神隨逐護助, 「是故智人初受歸時, ,那這簡直是,如果說皈依所得到的福氣, 專心緣此,得名歸依 - 豈只說善神擁護啊!但這個什 實際上這個好處是無量 ,十七頁上面第三 後面講很多都在 0 」一皈依了以 ?

以後下面還有叫隨行 它裡邊有兩個東西 <sub>02'44"</sub> 「三結」 這個地方簡單地告訴你 叫作願體 跟著而來的這個行為。那麼前面我們曾經說過了 換句話說我們現在得到的這個戒體啊;得到了戒體 一個特別的名詞 , 真正將來持 戒 、受戒

然後呢納法,把這個外面的法,能夠真正領納在心當中得到戒體,這個體另外一個名字 還有,法告訴我們到後面你應該怎麼這樣去做,護這個體、滿這個願 叫什麼?願體。下面呢,下面還有一樣東西什麼?隨行,這個就是戒行。那麼這個隨行 미니 「依體起行」 、相;法就是說明這個道理,說明之後了解了依法去作、去懺悔等等 你得到了這個體以後,它有一種力量推動你這樣去做

間哪 從這個體驗上面我們很明確地了解說:噢!原來這個法相 什麼一個狀態。再下去: 我們體驗得到的東西, 這個後面的說明 讓我們忘失。那麼為什麼得到了以後還要忘失?這個道理後面會詳詳細細說 所以說 04'00" 我們在這個生死輪迴當中 ,得到了這個以後,再重新提的時候那個也告訴你:現在你得到 ,盡可能地我就想把那個法相指出來。這個法相不是文字噢 讓你當下去領會一下。雖然善法我們不一定領會得到 個行持是應該如何 ,各式各樣的我們都內心當中有一種體驗、 。這是裡邊有兩個特別的意義在 ,換句話說這個 心理狀態是 一種覺受。 明。 啦 ,可是世 !就是拿 關於 說不

云 《多論》 曰 言三歸者 以 何 為 性 ?

那麼這個是一個問答,這是個問答,它並沒有講一個 問 0 說

05'20"

有論者言,

這個就是對前面的問題的解答。

教無 05'24" 今時經論多云無作 業體一發續現,不假緣辦, 教性 就所發教 義例 之 業, 同 也 無由教示 從體 阻明性故 方有成用 若淳重 , 即 體 1 任運 有無教 能酬 來 也 世 云無教 0

了!下面的解釋: 也好,然後你去受戒也好,這個內心上面一定應該跟它相應的覺受生起 皈依之體也好,這個道理就是這個地方的說明。將來我們如果了解了 這個文字不大容易懂 但是這個絕端重要 絕端重要 ! 所 謂得 的 以後 戒 ,那個是得到 你去受皈 也

06'25'

家斷也 云:爱三 《濟緣》 一歸時胡 教為能發, 發謂 云 跪 初 念, 合掌 引問中。 由教發得無教故云所發教之業, 續現即第二念。教猶使也, 也身 口 說三歸也 是身口教, 性即是體 解中三, 若淳重心 謂非教使之 初正定體 即以 有身 無教為性也 口無 教無教性 任運自 教 0 0 此就等者疏 無教 者下

### 報故 今下三會異。 即 《善生》 《成論》 《雜心》等也

皈依過了, 麼個內涵 這個東西非常重要、非常重要 我想至少百分之九十以上都會懂。那麼這個地方,就是特別地祖師引一段問答,因為 ,遲早一定會得到跟它相應 那這 ;那麼有了這個內涵 一段這裡詳細地解釋一下,我要很認真地去解釋 也許沒得到,不怕 ,去隨行是如何行持。對我們來說,在座的極大部分都 !經過這個問答來辨清楚我們要受皈依,這個願體是什 ·它一定會增上的。你了解了慢慢地去懺悔或者增上的 ,你們不要怕難

我懂了 是它的體性呢 這個教無教性是什麼?就是下面這句話,就是「所發教之業」。那麼教是什麼叫 性是什麼呢?「有論者言」, 心當中就會受它的影響,跟著它就產生種種行為,就是這樣。 ?就是教導。佛留下來的這個教法,也就是在我們現在這個法、體 那麼 個道理 、懂了!喔,原來是這個!」這個就是教。教完了以後呢 《多論》就是《薩婆多論》 。這個道理啊別人不講,不懂 ?「教無教性」 就是泛指,所以說, 。這個還沒有正式解釋這個教無教之前他先說 ,他就問了: 一定要有人講那我們才懂 一般來說它的體性,拿什麼 這個三歸,三歸的 你懂了以後呢 特點 0 相當中所 明一下 教

21

是說業體。前面換句話說,我們作任何事情 就是受了前面這樣的一個影響力量,而遺留下來的,遺留下來的 它有推動我們的力量,繼續去做這件事情的力量,這個叫作業。這個業本身什麼呢 要嘛不作 下來一種力量,所以一心追求這個。這個力量啊 著去仰求這個。 同的名字:叫 現在這個是個善法,是能夠使我們離苦得樂種種的道理,因此我們一心一意地照 作了以後在我們內心一定留下來一個影響力量。這個影響力量我們叫它不 業 當我們聽完了這個道理以後,理路講過了以後,那個時候內心當中留 叫作「業力」, 叫作 ,我們作任何事情啊,凡是任何一件事情 「業習氣」,不管什麼, ,這個力量啊 ,什麼呢?這個地方就 叫作「種子」

生的一種力量,這個不要再教、再講的,這種力量它繼續地會推動你、策勵你,去追 這個就是教無教 量,不要再講了、不要再教了,但是它確是個力量,所以說這個就「所發教之業」, 好樂之心,乃至於有前面的懺悔、作業什麼等等,於是內心當中產生這個力量 求前面告訴你這個道理,就這樣,這個叫作無教。後來很多經論上面不叫它無教 一個條件,「若淳重心有無教也」。現在這個無教就是說講完了以後,內心上面所產 那麼現在呢10'37" ,那個體性是什麼?就是這個!那麼在什麼情況之下才有呢?它需要 ,就是先告訴你這個道理,告訴你道理以後,你聽懂了 内心策發這 。這個力 띠

,平常我們說無作戒體、無作戒體,就是這個

這個樣 東西, 是,或者對你來說你很歡喜的,那麼他告訴你什麼。告訴你說了以後,啊,你心裡想: 是正現在前 這個東西對我們有這樣的好啊!你就想去追求它了。或者是說,你正在缺乏一樣什麼 我說一個好簡單的一個比喻擺在這地方,今天眼前有一件事情 可是內心當中會推動我們的這種力量,這個我想我們人人都有。當這個推動力量或者 「食色性也」,這是人人所感受得到的。當今天你肚子很餓的時候,或者是什麼,反正 戒容或我們不 比如營養不好或者什麼生病,然後他告訴你,告訴你完了以後你聽見了: !然後你內心當中你就心心不忘地掛在這個地方。講過了 ,或者儘管忘記掉了,可是隨便什麼時候一提的話,它力量馬上現出來 一定得到,但是對於這個無教的力量,這個業體是我們人人都有 ,我們最簡單來說吧 教早就教過了

要留下來什麼無教?告訴我們這個戒法,然後呢這個戒法的殊勝的好處,然後你如法 無始以來就是這個無教的力量就留在這裡,換句話說業習氣的就留在這裡。 飽肚子,我不妨提一個很美味的東西,那一講的話,說不定大家口水就咕嚕咕嚕會流 我舉個好簡單的比喻,比如說飲食,今天這個時候大家都是剛吃飽肚子,即便吃12'59" 們都有這個經驗 ,為什麼?沒有東西 但是一提你立刻現起了 現在這裡 因為

地認識你現在心裡是什麼狀態。這個是什麼?這個就是他無教 放進袋裡邊;現在,欸!不行、不行!看見這個東西的話 啊,這個業體,這個叫作業體。 地去求,得到了這個戒體以後 ·所以好的東西你呀把貪擋住了,壞的東西把瞋擋住了,而真正重要的 然後這個戒體就會留下來 一遇見這個緣,以前遇見的話 ,内心當中就說: 這個戒體就是一種力量 , 反正好東西, 抓起來 你明明白白 嗯, 不可

外那個 個都具足了,作了法以後,那個時候就會留下來這個無教。所謂皈依之體,所謂戒 重 戒體都是這個 ,換句話說 那麼這個無教是什麼樣才能夠發呢?前面說「淳重心」。這個「淳14'16" ,就是這樣。要這樣的兩種心情具足了,然後呢這個心情是自,然後呢他 不是個雜亂狀態,全心全意貫注在這個上頭。所以第一個,這個淳也可以當另 「純」字講 ,這個當初那個心裡面,真正去求皈依乃至求戒什麼等等,不是個雜亂 ;樸,樸直,換句話說,並沒有其他東西在裡頭。還有呢, 」就是樸直 還要

不發也就罷了,它一發發了以後「續現」 下面說「無教」,這個無教是「業體」15'09" ,來了 ,這個業體本身哪 --它會繼續地老在這個地方,所以說 一發」 要嘛不發

回向生天就生天,然後回向往生極樂世界就往生極樂世界,這個是真正它的功效 任運就是自然的, 它這個體就是業體,如果皈依的話就是皈依之體,如果說戒的話是戒體。 了這個業體以後的話,是「不假緣辦」,不要教示,它就有這個用場。所以「即體 功效。只要前面根據這個教,你能夠如理如量地以淳重心發了這個無教,換句話說 後面繼續的時候不要再講了、不再要給他說了個半天來指示你,說不是經過了這個才有 「無作」, ,叫「無教」。那麼它下面最後的,現在的經論上面,它不用這個無教兩個字, 一定不墮落, 「不假緣辦」,它後面哪,不再要這個緣。而這個什麼?「無由教示方有成用」 一般的通常叫無作戒體、無作戒體,指這個 一定不墮落。 「能酬來世」,來世什麼-如果說你要回向的話,你要回向到哪裡 -果報。所以說你受了五戒、 ,這力量強, 「任運」 皈依 3 \_\_ 以

兩樣東西而產生的,由教而產生的,所以教而得到這個無教,這樣;或者在別的地方 性, 那麼下面這個解釋16'51" 「作」,由於作而得到這個無作。那麼為什麼要兩個名字兼用呢?「作」是就你 解答分三部分,第一部分「有論者言」,這個「定體」就是說 「引」就是《多論》說,三歸以什麼為性呢?就是性就是體。 於是他在這上面說「教無教性」,換句話說,這個體本身 我在這個地方,了解了前面, 那個解釋也說一下。 ,確定正說 「解」,

拿起來說 是必定這樣的結果, 自己聽懂了這個教法, 一定要把這個教領會了 内涵就很清楚 必定經過這樣的次第而來的。 如理行持的結果,「教」是就他所講的內涵來說 不是前面說要解嗎?欸,你了解了如法行持 所以現在教跟無教 作跟無作 ,正規地來 `,這個作

來說 它的 是講色法,都要看得見的 口無教」。為什麼不講意呢?因為《薩婆多論》 是什麼?身受了教了, 「若淳重心」,那淳重心就是意跟它相應了,這個意受教,於是這個情況之下 「彼論續云 18'12" 一個特點。後面講那個戒體,三宗的戒體的時候,它也很有意思,實法宗講的戒體 ,這藏在我們八識田當中的這個業種子,這個業種子。 ,這個無教不在身口 那麼它下面又一個一個地方說 「口說三歸」是口受了教了; ,正規地來說,這個無教就在我們的所謂心體,領納在心體 ,所以這個心看不見,它不說,這個到後面再仔細說 ,這個實法宗它是只講身口的 ,「受三歸時胡跪合掌 「是身口教」 ,這個是身口教 。正規 「有身 這是

這個是「疏家斷」 那麼 「此就等者」 。疏家斷,換句話說,這句話是什麼?就是我們的南山道宣律祖把 ,就是上面說「有論者言,教無教性。 此就所發教之業」

這個心體本身就是無作戒體 所說的照著下去做,相應了 以它能啟發我們的淵源在此 它說明的 内涵 種業 「教為能發」 0 所以 ,無作歸依之體 「所發教之業」 所以才能夠啟發後面這個無作的 「由教」然後 告訴我們了以後,才從告訴我們的道理當中啟發 ,就是這 「發得無教」,剛才已經說過了。根據他 個叫 作 「無教為性」, 功效。那麼這個無作的 那麼現在

的行為 起行,這個行才是戒的業的根本;一生的行業、果報整個都從這上面開出來的。 噢!前面我們說 了這個願體以後 整個的成就與否 前專門做這種事情 ?就是我們 面解釋的是「 那麼這個後面不要再來教 以它叫 ,固然是看你得否願體來決定 「任運」 自然而然對境了以後,你一看:噢!我現在了解了 講的受體、 「啊,那我懂了 一發、續現」 ,輪迴生死,現在不做了。 一遇見了 願體 ,這個「一發 ,而任運它會酬因感果,這個就是我們的因地 當時受的 一發續現 任運地你就會這樣 !」實際上這裡大有文章、大有文章 可是得了 「續現」就是後面的隨行 」就是初念, 而真正對我好處 願體以 這個初念通常情況 後產生的功效 喔唷 這樣做的 跟著而來 得到 行為 之下

現在我們是任運是什麼狀態呢?比如說任運地看見這個東西

九九一年版·第十七卷

喲

!看見這

個

其是境界現起的時候,他一定原來的這個念頭會現起。這種經驗我想我們 儘管別的緣把它擋掉了 個很漂亮的 眼睛就瞪大了,看見這個就是心裡面就記得牢牢不忘了。比如說好色之徒,看見了這 看見了這個東西: 他腦筋裡老想著: 「啊,這個才好 他回頭又再想這個東西,回頭時時刻刻又再想這個東西。 「欸!」他心裡面就鑽在這個上面。貪口 !」他心裡面就心心念念地記掛在這個上頭 人人都有 味的 ,同樣 0

過年的時候一家團聚,正在那兒團聚的時候,忽然之間跑來一個強盜, 今天有 你馬上會記起來了: 心目當中產生非常深刻印象的 一塌糊塗。你這樣的話, 現在這是淨化貪 一個莫名其妙的人闖進來,把我們這個正熱鬧的一個法會衝散了 這個時候你們自己去想, 深刻印象的這個叫「無教」 「噢!就是這個!」好的東西,這貪的是這樣。壞的東西, 瞋的另外 同樣地心裡面會記得,牢牢記住。前者是貪、 。那麼這個深刻印象叫作什麼?就是當時使你產生的這個 一面相應的 你隨便可以找 。當這個印象留下來了, 一個任何 一件事情 一旦遇到這個緣的話, 只要以前留下 瞋相應的 來把我們弄得 ;再不然 假定 , 說

不過前面這種情況對境的話23'18" 比如說這個強盜來了 以後 雖然你馬上要去報告警

會忘記 樣的 解,就是今天等一下要講的 根本不一樣的地方, 這你所對的境界 真的學戒不是如此!真的學戒, 察、要去捉他什麼,說不定忙了,過兩天過了,忙過年啦,算了!算了 一下忘不掉,可是正式去忙這種事情的話,過了幾天你就忘記掉了,通常狀態是如此 所以凡是皈依 0 關於這一點,後面繼續地一步一步地說下去。所以它這個真正的力量是這個 眼前的沒有 所以這個我們要了解的 、受了戒的人,他這個心情的用心方法,有根本不一樣的地方, 一個不是!你要嘛不對境,要對境的話, 戒它真正特別的好處是什麼?欸,它是叫徧該生境 0 那麼這 一段說完了以後 黑板上這 對不起,就不 ·雖然你 :心裡面

《濟緣》 《業疏》 能授 所受知業成處故不昧 釋云 云 「作法之時 三說已者此據初念已前 也 知三說 已, 通名 無作 為 便 生 作 0 0 故 無 作 能 所不昧於 便 生 即 約 次 作業也 念徹 至盡報

說文字上面的了解,不是說:噢!現在我皈依佛 足了還要跟這個相應的 明白的正知 這個解釋 一下 曉得 以前我一切作法都在無明當中 0 「作法之時」 作那個法 0 然後 ,就是前面說具儀 呢 「三說已 、皈依法、皈依僧 因為無明, 對境,下面 這個三說已 所以隨順著無明不管你 心裡面很清楚、 知 法 自他具

九九一年版

怎麼做 不可以 !所以這個知是這樣知 ,就算做了好事,對不起 ,還是輪迴生死。現在了解了:喔,這個不行 絕對

並沒有什麼,只是說什麼因感什麼果。所以我們真正不清楚的有兩個內涵 天生的 實際上是一 它為什麼一定有因果呢?因為說第一義諦, 涵不了解 「空」來說我們稱它為「真」 所以前面無明哪 個內涵 經論上面稱它為「業果愚」,對一切事情所以這樣一定有它的因。其次 知 因為它是空,所以都是緣起, 內涵應該以兩種心情去知:有 這個無明當中 ,對它「有」來說稱為 包含兩樣東西不清楚, 原來法性本身所謂 因為它緣起 「俗」 個你只了解業因 0 說的時候是兩件事情 \_ 如如空,或 所以它本質並沒有它 個對業感果的 果報 :對於這個 者說實相 必然內

假的時候就是空;正因為是空所以假 ? (編者按 隨成 指空、假、中三諦) 我們戒法當中也是一樣 四義整足。 」這個佛法,所 ,正因為假所以空。換句話說, 說中諦統一切,實際上就是空的 , 說 「言有次第,行不前後」 以天台講那個三觀三止有它道理的 正因為它不是天生 大家還記得 時候就是即假 不記 =

具有這個性空的特徵在這個裡頭 這個顯什麼行相 所以一定是有什麼因緣才能夠感什麼果報 因緣,或者說有,世俗看得見那部分現起的時候 遇什麼因緣顯什麼行 ,正是說明正是 相 0 所

白地說 的 楚枉造生死輪迴之業,現在,嗯,不了!所以正式皈依的時候, 所以受苦、 誰告訴我的 ,照著他的行為去做。所以你內心當中很清楚、很明白地這個樣,這個叫作 因此我們現在了解應該27'29" 所以得不到快樂的根本原因在這裡,現在一心一意要歸投依靠他 ?佛告訴我的, -我是這樣地皈依呀!這樣。 告訴我的這個法,然後由僧傳。所 「知」些什麼呢?說知 就算你不太清楚, , 指的這個 至少理論上面了解的 以我因為這樣 内心當中很清楚、很明 !以前無明現在了解 ,總歸聽他 ,弄不清 。

當時 所不昧於作業也」, 一定要這樣做,我一定要這樣做 重要的 不是前面曾經說過的思心所 那麼然後 一定有人遞給我,這個,這樣的情況,那時「無作便生」 曉得我內 「三說」呢?這個 那個時候你心裡面很清楚、很明白 心當中這個堅決的誓願 !我一定要這樣做!」嘴巴上面雖然這麼說 ,對不對?你了解了以後決定這樣去做了, 「三說」指什麼?心裡的所謂心裡面的 , 所 以它叫 願體呀 絕對不會模模糊糊 0 !說完了 所以實際上 「審決思」以 啊 , 可是真 「故能 啊

樣的!這樣的!所以它所應該知道的內涵是這個。不是說文字解釋一下:「噢!我懂 詳細解釋。 了、我懂了!原來這個樣,這個叫願體、這個叫隨行。」對不起,不解!後面還會有 到底怎麽樣,不清楚!」喏!就是你當時自己作的這個業,非常清楚、非常明白,這

南山律在家備覽略編手抄稿 一九九一年版

第

# 南山律在家備覽略編手抄稿一九九一年版

第十八卷・A面

刻的 作,這不是無作。聽過了以後,過兩天忘記掉了,迷迷糊糊,就算是……噢,好像有 聽見了以後, 他說這個初念一發的話就是這個,發這個。 這麼一回事情,對呀!對了境以後,「嗯!好像看見過。」實際上呢,真正的留下深 具足的時候 幾個心所全部到 意在這個地方順便解釋中國文字 那麼下面 「喔,就是這個!」是不是這樣呢?這是我們通常體會得到的深刻的印象。 印象的話,你不看見,你一想就想得很清楚。 ,受、想一定具足,識蘊就是心體的本體,這個全部到了那才是。否則你 「嗯!」但是行心所不到,對不起,留下的印象沒有力量,這個不叫無 。有一個不到,對不起,沒有用!受是因,想也具足,所以這個行蘊 「三說已者,此據初念」 現在你的心。 這個 「念」就是現在的啊 這個心包括什麼?受、想、行 以後在任何地方一看見你就會記 我常常願 所以 識

A=B,而C又大於 O的話,那A+C一定大於B,大家還記得不記得這個公式?單單那個意 太多地方不管是深的、淺的 因。實際上這種情況,我所以覺得現在的科學,對於學佛是太有幫助、太有幫助了 念本身,這個力量一定不如加上身口,原因是這個,這樣,這個是它的一個特別的原 還要身口?以前曾經講過,尤其是《廣論》上面特別說過,我還寫了一個公式: 所以内心當中也是造作的這樣,非常強有的力量,還通過身、口。至於說為什麼一定 「初念已前,通名為作」01'16" ,那隨便一提喔 ,實際上這個是一定什麼?「作 」,造作的 ·這樣。 如果

随行了 徹至報盡,盡未來際-實際上那個 這個圓教宗才是根本意趣,才是根本意趣。所以就它的真正的意趣來說的話 小乘教」了,現在我們南山道宣律祖開的圓教宗的話,那是已經超越了它了。實際上 所以 02'16" ,這個當宗的話真正說起來是什麼?就是實法宗。這個成實假名宗已經叫 「徹至盡報」 ,那麼「無作便生」,於是續發呢 ,一直繼續下去,一直到什麼?盡一生。這個盡一生還是就當宗 《法華》 《涅槃》 「即約次念」 就是這個意思嘛 ,換句話說,這個就是 ,豈但是

不過盡未來際 03'04" 為什麼我們說那盡未來際,為什麼你看不出來啊?原因是這樣

以三宗來分別的時候,這個會告訴我們 盡未來際!不過當宗來說的話,我們一定要了解喔!所以這個不能相反 那就是宿生帶來的。這是充分說明實際上你真正努力去做的話,這並不是徹至報盡, 乃至於受過戒;我們造的惡業是無量無邊, 就是我們無量劫來 有很多人你跟他怎麼講他不相信,有很多人你一講,他就跟著你來了,為什麼 所以這個現不起來。儘管現不起來, 雖然中間說不定三生、兩生、五生、十生、 一經過染污的話, 可是再遇緣的話,那個行相就很清楚明 對不起,它這個力量又 八生皈依過 、相混 ,後面 ?

說明了任何一個業的話,三輪: 了解得清清楚楚 那麼 「能授」 能遞給你的; 一個傳者、受者、 「所受」 跟它相應的作法,那完完全全能夠 接受的人;那「知業成處」 這就

個基本的概念 ,的確不大容易懂。 那麼關於這個正規地來說,上面有一段小字:04'24" 初學難解 那麼在這地方,我只是就是很粗淺地這麼說一下 宜參觀 (戒體門)。」這個剛開始的時候, 「已上疏文二段及釋文,示三歸所 這個的確不大容易 ,我想大概有

黑板上有這個幾行字,本來這個要等到後面至少在五戒當中,可是等到講到那個

律祖跟那個元照律師詳細的說明。叫「毗尼立法,殷勤囑累 方,隨便提到了,你們就清楚了。這個也出在那個《羯磨疏》上頭的, 它的……要皈依,怎麽樣才能夠證得皈依之用,今天先說一下。 平常說受了戒以後要持戒,要持戒,這個持戒不是那麼容易喔 所以常爾一 戒體的話,那個內涵是比較深廣,所以在這地方先講一下,先講一下 一發、續現,任運它能夠這個感果, ۳ 違皆制犯。故知常勤觀察,始號奉持。 而這個感這個果本身就是我們真正希望的。那麼 」前面我們說願體、隨行 制令記憶 !皈依完了以後還是要 0 這個都是道宣 ,不使遺忘。 以後講到那地

以談到那個制教,你們不要誤解說:啊!講戒就是叫制教。叫是叫制教,可是正規地 那就產生了功效 麼制教呢?它一定要制定一個法律,然後你願意接受了這個法律,訂了這個契約以後 樣還是什麼樣,性罪原來有罪,還是有罪,遮罪本來沒有什麼 以從最淺的地方說到最深。說是說了,行不行由你!行有好處,不行,如果原來什麼 這個" 以律來談的話,把它開成功兩類:化教、制教。化教的內涵就說明這個道理 犯、 不犯是什麼?一定等到你受戒以後,得到了這個戒體以後 毗尼 \_\_ ,這個功效有絕大的無比的威力,可是違犯了以後有絕大的損害。 換句話說這個就是律藏裡邊的。本來佛說的法,當然各家開 ,也無所謂遮不遮 ,那時候你的行為 合 0 口 不

,一舉一動,如果你如法去做就有無量功德,違背了就有很大損害

當中 的啊!一丢的話,馬上送命啊!這舉個比喻。當然你要克敵制勝的話 話,無量嚴重的禍害,禍害跟著來了。那麼現在這個上頭,他就告訴我們,這個毗尼 那玩具玩玩,說這個是炸彈,往地上一丢,那沒關係呀!可是這個真的炸彈這個不能丢 (換句話說 所以說,並不是說我們今天講戒了,那麼你就得到了制教的07'36" ,才產生它圓滿的這個結果;照著去做,這無量無邊的功德就來了,不照著去做的 這是講的什麼?戒法。真正的功效要等到得到了戒體以後,然後呢行持的隨行 ,律),它正因為這是制教,這不是跟你可以開玩笑的!你可以隨便的話拿 功德。聽懂了制教的 ,這功效馬上產生。

段話 你並沒有這個說,我一定要照著戒上的一條一條的條文。行心,說照著規矩,一定要 叫行心。什麽叫願心?我了解了,喔!這個叫大菩提心,然後我的願去受; 《菩提道次第廣論》 上面告訴我們說,願心容或可以受,行心是絕對不能馬虎 ?那麼有的人不太懂 再而三告訴你: 所以說這個律 08'31" , 立那個法的時候, 上面,它講到受那個菩薩戒;菩薩戒分成兩個, 「這個你要小心喔!你要努力喔!」這樣。所以 ,這個地方簡單說一下。這個我剛才說的是啊,就是這個 「殷勤囑累」 ,這個囑累還要殷勤喔! --大家還記得不記得這 一個叫願 《菩提道次第廣 那個時候 一而

住啊,你要記住啊 不起,你就得要出毛病!這樣。所以它那個「殷勤囑累」,告訴我們:「啊 去照著條文去做。這個照著條文就相當訂契約一樣,一下訂了以後 !」「不使遺忘」,不可以忘記的 ,你違約的 !你要記 話 對

忘失」 簡單 完了以後來個三結, - 它有無量深厚的意義在裡頭,無邊的功德這樣來的 那麼剛才我們不是說三歸以後為什麼要三結呢?三結的話,是「重更囑累,不令 。看喲 ,這個祖師實在是告訴我們好清楚、好嚴密喔!不是說我們 那麼來皈依佛竟、 皈依法竟 皈依僧竟,就算完了 !」不是那麼 「啊!那三歸

是這個 才是叫作「奉持」 心法呢?並不是像我們現在的 !下面有一個叫「常勤觀察」,你呀,經常地勤勤懇懇地去觀察,這樣的話呢 面說要「常爾 一心」 照著佛告訴我們的去持守它,這功德就來了 ,如果說你不這樣的話,那就是犯了。 ,喔唷,念佛要功夫成片 然後參禪要功夫落堂 那麼這 個 \_\_ N' 怎麼 不

以分這樣,包含全部的內涵:四諦 也可以說懂了,文字懂了,內涵在這地方解釋一下。在整個的佛法當中 請問: 觀察是什麼?觀察些什麼?兩樣東西。如何觀察呢?這是個大問 苦、集、滅、道。是啊 !所以生滅四諦、 題 們可 !說

自己的 道,我們叫 然後證滅、修道,現在要想跳出生死輪迴,反過來走,要走這個道 麼?他有苦嘛 叫無作四諦 無量四諦 ,大乘呢?說要無邊的煩惱都要斷掉它,所以知苦、斷集呀 修道、修道,就是修這個 ,不外這幾樣東西。 !這樣 無作 0 四諦,這個就是藏 「煩惱無盡誓願斷」 指出世間一 通、 切苦,所以要「眾生無邊誓願度」 ,為什麼苦啊 別 圓四教 ?集諦!現在小乘只是解決 0 到最後的話 ,修行就是修這個 !不是嗎?所 圓教還是 以

五根 加進去 板上寫在這裡,他寫三個字, 阿彌陀佛這個極樂國土並沒有苦啊!所以它前面這個東西不要念,就講也沒有用 聖道分。天天念 很容易背得出來 這樣的三十七個內涵來 訴我們就是:第一個, (只要加這個上去就可以了) 、五力講起。但世間正規地來說是從最前面的四念處講起。這個四念處是什麼 那麼然後修道過程當中告訴我們叫道品12'10" 從五根、 《阿彌陀經》的,天天在那兒念,不過《阿彌陀經》上面前面這個沒有 五力念起的。 四念處啊、 四念處,那我們修行的時候,就是修最主要的就是從這地方 ,把所有的道品都統統包括在裡頭。 ,觀心無常,觀法無我。 上面各加一個就可以了 我想這裡不是講 四正勤哪、四如意足啊、五根、五力、七菩提分 三十七道品,把整個的修 《阿彌陀經》 」換句話說,佛開始的時候告 觀 那麼三十七個道品大家都 ,這個大家了解 「觀身不淨 道的 ,觀受是苦 内涵 那從 因為 ?:黑 列

在戒。 什麽呢?見行相輔。那麼見些什麼呢?喏!叫念處慧,什麼念處啊?四念處 說要去忙那個戒,儘管你說得很通,背得滾瓜爛熟,徒然!沒有什麼真正的功效 處慧」的話 ,就是這個!所以說「常勤觀察」是觀察些什麼呢?就是觀察這個 那麼下面有兩句話13'32" 但是這個戒 「不明念處慧,徒誦木叉篇。」現在我們說:喔唷,這個戒很重要,一切都 ,這個慧就是知見,並沒有得到正確的正知見認識的話,對不起!然後你 這裡說「木叉」,波羅提木叉-,這個在前面的。蕅益大師曾經說 -如果說你並不了解這個「念 《靈峰宗論 ,就是這  $\approx$ 上

後整個談這個戒,這個關鍵是絕端重要!能不能在生死輪迴當中去惡從善,從三惡道 出來 。現在最淺近的 豈不是要這個 把它拿掉;什麼是樂的因,努力把它種進去。 不夠的人, ,能夠生到人天道中,乃至於超生淨土、圓成佛果,整個的概念就 對呀!大家真的了解了嗎?也許大家條件夠的人,不用講,早就 講得容或還不清楚。那麼這個地方,今天晚上更仔細地申論一下 ,後面一步一步地深入。我們世間忙的 !怎麼辦呢?「常勤觀察」 ,就是觀察這個 現在這個戒法 ,豈不是要這個 ,這樣 是, 做的時候 在這個裡 了解 !離苦得

滿中什麼羅漢等等,然後盡七年或者如何供養,不如受三自歸。為什麼這個三自歸的 是它的真正的特點。所以他前面也說過、後面也說過,這個功益,說有的人把四天下 的損益比 功效這麼大呢?現在就在這個裡邊· 候是滿辛苦,但是這回報,剛才說那個損益比啊 !你投資任何一點點,只要是正面的,它得出來的回報都是無量無邊的,這個 -常勤觀察 ,那不得了 !那是個不得了

年,背是背得出來,但是總覺得:欸,這個小乘的!好像這樣。實際上小乘的內涵 解決旁人嗎?不行欸!只要是任何人的問題都在這個裡頭。 什麽?要解決自己問題,大-好囉!可是的的確確我們對這個內涵了解得不太清楚。至少以我來說 好像很簡單,大家很容易呀 當中已經說過,不過今天在這地方簡單地說一下。 一竅不通!講大乘,大乘之所以大,是小的基礎上面,現在小的這個不懂,你怎麼去 《廣論》 ?整個的大乘如果離開了這個四諦、離開了十二因緣,大乘就沒有根了 講到這地方,我想我要引用《廣論》上的內涵來說明,1621" 「名色、六入、觸、受、爱」這樣,然後「取、有、生、老病死」十二支, 一百八十四頁這個地方說的什麼呢?說十二因緣,說十二因緣,在 -然後從無明開始,「無明、行、識」一支一支背起來非 -解決人家問題,問題是同樣欸 講十二因緣往往大家說:欸,這個 請你們翻到一百八十四頁 !你自己不能解決 我出家頭上二十 《廣論》 小的是

苦,不要去貪著,這樣;然後呢心是無常,趕快努力,不要以為常的;法是無我,不要 的經驗再告訴大家 執著。欸, 我們可以從四諦上面去觀察,說17'47" 好像懂了。 是 !文字懂了 : 欸 内涵-,這個身是不淨,啊 至少我了解我不懂 !不要去貪著;受是 因此我把我自己

成功幾個,不再是十二支,歸納成功四支。所以說「攝」是再簡略的 事情呢?那我們應該了解的 能引跟所引、能生跟所生。 隨隨便便地你要怎麼辦就怎麼辦。那麼他這個十二支歸納成這四支,這個四支叫什麼? 看一下就了解了。這個十二支當中,他又把它再加以簡略,這個「攝」是歸納, 個十二因緣的十二支分成四個, 現在要翻到一百八十四頁看什麼呢?第五行, 那麼十二因緣呢?同樣地說這個18'15" 這個在一百八十三頁上面,順便也重新溫習一下;如果不了解的話,你們回去 然後引跟生,引當中又是能、所。它這個行相是怎麼一回 這個前面哪, 那麼因為這地方不是細講十二因緣喔 如果你們了解的話,前面叫「支分略 四相當知」。 哪個四相呀?他就把那 ,但是這個不是說

現在實際上這個引、生是什麼意思?就是我們怎麼造業,造了業, 這個業是怎麼

候你了解: 你要去掉痛苦,你要曉得這個苦的果怎麼來的,你怎麼避免它呀!你不了解你怎麼辦 要痛苦的 感果,那是我們應該了解的 ?所以說這個應該了解這個四支,這樣。 ,既然要快樂的,你應該了解這個快樂的果怎麼來呀,怎麼引發的啊!然後 喔!戒上面告訴我們觀察,就是觀察這個。 。為什麼我們要了解這個?因為你這個果,你要快樂的不 所以今天重新溫習是站在戒的立場

常我們不是含含糊糊、馬馬虎虎隨便,啊,反正十九不離八啦!這是真正要去修行的 嗎?哪 楚。比 中對我們 四支半哪?那個識是果位識 至其受」 ,那個次第是一點不能亂。所以這個所以先說所引,這個什麼是所引呢?「果 都有它的 如說你要什麼東西,啊,這個。然後先告訴你:哎,你不是要吃好吃的 !就是這個。然後找這個東西哪來的,你再去找它這個原因呀!所以它所 :真正影響深的就是當下對這個,先從這個當下深的影響當中 一何 ,十二支當中的識 一定的很嚴密的這個內涵在。 為所 引  $\Box$ , 能 這個因位識怎麼轉到果位識 ,然後名色、六入 、所 ,他不先說能而說所 凡是真正聽過 、 受, ,這個半支也加進去 這個有道理的喔 一共是四支半。為什 《廣論》 的是都了解 ,讓我們 !因果當 東西 以這

以 何 侕 引 ?怎麼會從那個因怎麼會引發的呢?「謂依無明之行」 換句

呢?就是在因位識當中能夠,這個因位識熏習,熏業習氣 說無明、行 ,第一個 0 「如何?」說 識兩支半;所以能引跟所引。那換句話說,從一個因到那個果怎麼產生 一謂於因 位識中熏業習氣之理」 ,這個道理,怎麼引發的

是因位識;經過後面的遇了緣以後,要「愛」下面「等」,這個愛、取、有三樣東西 成功「如是諸果」。換句話說,從這個因轉到果,要前面的無明、行、識 個因位 來說 名色、六入、觸、受這樣。這個是能引、所引、能生、所生,這個從引開始 的業、感果這個次第上面來加以簡單地說明。下面說「所引之義」 要照著這個次第來說,實際上我就把那個十二因緣,十二因緣在這裡也說過, 那麼於是這樣了以後, 上面也說過,所以在這裡只要聽過的人,現在那個概念就很清楚。現在我不從這個上面 ,從哪裡呢?完全從另外眼前所對的境界,怎麼從眼前的境界而造業,如何從造 所引之義,謂若遇愛等能生,堪能轉成如是諸果。」那麼這個地方簡單地 -能生,使得前面這個因,欸,能夠把它滋潤,產生生的力量,所以才會轉發 換句話說這個因-才能夠感得。 因到果位的呢?要遇到「愛等」,然後這個愛是有這 那麼生起的時候從哪裡生起呢?就是從果位識 ,說怎麼從能引這 ,然後這個識 《廣論》 不

地繼續增長,增長到你採取行動,那麼這個增長愛的力量,使得你採取行動的這個中間 個「取」的力量!換句話說,這個「愛」的因緣,因為你愛了,所以這個力量非常強盛 不一定採取行動 應法。可是雖然有了這個歡喜或者不歡喜,是不是會決定採取行動?不一定 好,或者這個不好!滿好的你歡喜它,不好的討厭它;歡喜的貪相應法,不好的 大不清楚,這個行相大家很明白。任何一個境界現起的時候,我們覺得:欸, 驗是不是大家都有?有!有的事情歡喜的、不歡喜的 就是這個 」整個地把我們所以感生死的,最直接的、最有力的這個原因點出來了 面一三相當知能生、 !這個取是什麼?愛緣取,實際上愛、取本身哪,我們分大不清楚 ,這個是最重要的一樣東西。 ,這個行動本身叫 所生。 「有」。那麼什麼因緣使得你決定採取行動的呢 一以 何而生?」說什麼樣才能夠? ,你決定會採取行動,有的 以爱缘 ! 這 0 儘管分 這個滿 瞋相

直接的因是什麼?業 不是以前含含糊糊的喔!就是說 不清楚?清楚不清楚?所以到這地方它有一個非常重要的概念在這裡喔 ,這個因一定要生。所以它叫能使得這個因產生結果的力量, 所以能夠使得這個因位識感果的力量在這裡,所以叫「能生」哪!有了這個東西25'56" !但是如果這個業是沒有俱有緣 ( 俱有緣是惑 ) 的話,這個業不 ,前面我們不是曾經說過了,造生死的、形成生死的 叫作能生支, !這個概 念就 清楚

47

,

要到什麼情況之下?一定要到取!這個地方告訴我們了。 會感果。現在說明了,這個俱有緣是什麼?俱有緣一定是惑, 然後惑當中有強有弱

這個 所以前面是由於愛、取引發的等起,現在呢正知見、勤精進引發的等起。告訴我們就是 這個力量引發的造作的這個力量;現在呢,於正知見引發的造作力量,這個叫等起。 要、不要上它當,它是個大騙子!」看見這個。前面呢由於貪瞋癡相應的等起, 常勤觀察嘛 就是貪瞋癡 三樣東西?想、 業的真正的主宰、主體,最重要的是什麼?意樂,對不對?意樂當中分三樣東西 ,業就是直接感果的功能,造業的時候要幾個條件:事、意樂、加行、究竟。而造 然後在這個地方我們講27'02" ·名詞是不同,所指的內涵是一個,清楚不清楚? ;現在戒的話,無貪、無瞋、無癡。為什麼能產生無貪、無瞋、無癡 !曉得「這樣下去, 煩惱 、等起。想本身 取」哦 對不起,哎喲 !我們不妨回過頭來想一想看 是、不是,這個次要的 ,這個東西對我只有害處,不要 ,雖然是。 在前面講業的 煩惱 啊? 由於 呢 、 不 ?

下面我們再看· 由行於識 所熏業習潤此堪能令有大力之理。」這文字簡單地再解釋一下。 何為所生? 謂生老死。 就是這樣 如 何 而 ,怎麼生

要什麼情況之下呢?由於業習氣在滋潤,要由於熏習,熏習這個業。 這個愛、取的滋潤以後的話,這個影響力量就必然會產生結果。 個就是把前面 很大的力量 來滋潤它呢?前面說的愛緣取。 就是說 ,換句話說這個識種子留下來了。留下來了以後呢 前面由於無明所以就有行 「無明、行」所留下來這個識種子,這是種潛在的一種影響力量 這個力量有個特別的名詞叫作 由於愛緣取滋潤它了以後 ,有了行的話 「有」 ,對不起 ,這個有的力量生起來了 ,它不一定生-,就產生一種很大的力量, !這個行就留下一個識種子 「潤此」,拿什麼 就是會感得果 ,經過了

# 南山律在家備覽略編手抄稿一九九一年版

第十八卷·B面

芽呀!是不是這樣啊?就是這樣。然後當然有土的話,更長得很茂盛,沒有土的話, 它發了芽不一定長得很好。實際上現在這個地方引發的這個,引發的這個,使前面那個 會!怎麽辦呢?嘿,曬太陽、擺在水裡;如果擺在水裡的話,就是沒有土,它也要發 呢,比如說這粒種子,有的稻也好、蘋果也好,你老擺在這裡,它會不會發芽?不 它不會感果。現在呢,對感果的一種業,感果的這個叫作俱有緣、叫惑。在種子當中 能引之因產生所生果的這個力量是什麼?愛、取,對不對?清楚不清楚? 個種子如果擺在這個地方,前面講感果的集諦的時候說,沒有這個俱有緣,這個種子 正對當下來說都是以前過去的「無明、行」,所以留下了一個影響力量。然後呢,這 我們用一個比喻來說:種子,說這個是前面的宿生,或者今生以前的事情00'03"

那麼現在我們曉得了,喔!所以這樣。於是,它再下面有一件事情,一百八十五頁

滿 這個能生一起來的話,這個所生是一定會感果。 二世就馬上生起,這個是能引跟所引。下面,「其能生支與所生支二無間隔」, 長。所以他下面說: 如此。那麼他下面 的就是在這個地方 上面,前面這個我們不要去看它了,第三行叫 一定!這個中間可能經過的時間無量劫,這個無量劫就不曉得什麼時候了,可能非常 」就是說 行留下 那個識種子, ,任何 0 一件事情從開頭一直到最後的結果出現, 띠 「或於二世即能生起,無餘世隔」 說這個前面從因感到果,要經過多少時候, 留下來這個種子留下來了,那這個種子是不是馬上感果 能引 所引支之中間,容有無量劫所間隔」 「幾世圓滿」 ,還有也可能短到什麼?嘿 好的也是如此、壞的 ,那整個的現在我們要學 那麼它完成了 ,換句話說 只要 也是 ?不 , 無 圓

起見, 不談 得不曉得?這裡大概不大有, 去觀察這一件事情,當仁一念去觀察這件事情。比如今天晚上我們在這兒聽這個課 !聽了很歡喜 ,整個地很簡單地把這個十二因緣這一支,再重新整理一下, 那麼到這個地方還是我們迷迷糊糊,啊!說這個宿生哪、什麼東西。現在02'47" 我們不妨說吧!我今天在這個地方的話, ,然後所以呀 我小的時候在那個什麼上海,乃至於北平天 這個當然不是無明相應了,為了使得這個無明 「說書」,不是唱歌噢 從我們當仁一念來 !說書你們曉 相應 這 們說 個

什麼薛仁貴征東,薛丁 非常陶醉 什麼天橋還是天壇哪, 就是這樣 我也弄不清楚,就是說書 山征西,什麼點……什麼唐伯虎 說得…… 、什麼三笑等等 啊 什麼 什麼 , 啊 0 比 如

上班 想: 結果偏偏回去的時候,還有其他的因緣促成你、促成你的話,你第二天非來不可, 是什麼?僅止於「愛」。 說它不促成還不一定來 量來了話,以後你回去想: 說你不是僅僅說覺得這樣 好、好、好 回去了 晚上非聽不可!」就是這樣。也許你只是想到:「今天這個滿有味道!」 !回去了以後 這個情況之下 今天晚上這個真有味道啊!好啊 !完了以後,這樣。如果說你回去以後,雖然腦筋裡留下這個印象,你就 ,明天不一定再來,是不是這樣呢?所以別的事情如果忙的 啊 下面剛才「取」的行相大家清楚,對不對?取是什麼?就是 就是這個是無明之行 「明天晚上這個可以不做、那個可以不做,還要去聽 ,覺得這個越想越有味道、越想越有味道 !」你越想越美、 然後你內心當中就記牢這個 越想越美 ·策動你這個力 !「白天我要 這個

感果的話 這個就是集諦當中的「集、因、緣、生」當中,我這地方順便說一下。 ,它不僅僅是要集噢!因、集、緣、生,大家還記得不記得有四個 這個集 ,說集諦 一定

開交,你不行!所以前面這個因緣沒有了的時候,對不起,這個果不會現起。 助成功它的緣。什麼緣呢?比如說,我今天晚上聽了以後回去說:「我明天一定還要 了以後強大的力量,它一定會生的。可是一定會生還要什麼?還要一個「緣」 這個能引這支,如果不經過集的話它不一定感果。「集」呢,就是經過了愛緣取所滋潤 四個行相,如果弄不清楚,今天晚上聽一下,大家就很清楚了。 !明天一定還要來聽!」至少要等到明天晚上,對不對?萬一明天晚上忙得不可 「因」就是剛才說的 ,還要

這個緣 是前面這個以前往業所感的這個,到此為止,然後你這一生所集的有,它再新現起。 以後才能去。這個也都在所謂「緣」當中。這個集,這個「因集緣生」就是這樣。 了生天之善業不一定馬上去,造了往生之業不一定馬上去,一定要這一生的壽命完了 說這個情況是什麼呢?就是說 ;當然說絕端狀態當中,這一生轉都有可能。再不然,我造了善業,同樣地說造 有很多,比如說我造的這個惡業要投畜生,那這個身體非死不可,這一生不會立 對我們現在來說 ,因集緣生當中「緣」哪,往往是有的時候捨掉前面這個什麼?捨掉什麼 一定感果 ,儘管你造了一定要感果的力量,可是這一生有很多現世就 ,假定說這個能引的這個概念,經過了這個愛緣取 ?就 可

況來說 這個依 這個我們所依靠的這個說依、正,這個依、正互相交涉,產生我們的生命活動的內涵 分雨方面,一個是每個人自己、自我,我的五官、心識 持戒成否, 講呢?這個話怎麼講呢?現在我們不是「常勤觀察」嗎?所以現在它每個地方對我們 的行相很細微 那麼到這個地方,我們曉得,那你只要不取那就不就行了嗎?但是這個愛、0700" 、正?這個就是說我們前面的果,這個是以往所感的果,這個果啊 ?這個依報就是我們所對的境界,我們整個的都在這個境界當中。 ,佛法當中來說就是有一個特別的名詞叫現行 絕端重要喔!我們一生每一個人在什麼狀態當中?也可以說以各種不同的情 ,所以真正重要的不是在這個取上面,真正重要的在愛上面。 ,然後對這個境;或者說我們在 -現在的心理行為 那麼為什麼有 心理狀態 這個話怎麼 0

永遠在喔!永遠在,並不是單單入胎一剎那。然後下面叫名色,名色當初的時候 是這個結生相續的第一剎那,這個叫作入胎識,入胎識,然後這個入胎識盡一生一直 一條小船,然後幾個人。這個意思是什麼?就是從這一生度到那一生去,它的意思 ,這個包括在生支當中。 那麼在這個十二因緣當中叫作什麼?「識、名色、六入、觸 時候剛開始的時候沒有東西,就是名色。所以這個十二因緣的圖上面 那個時候,從前一生到那一生,已經從中陰而進到另外一個狀態去了。 就是生、生些什麼?就是生這個嘛!生的過程當中 、受」 到這個地方 是名色

九九一年版·第十八卷

接觸的時候,你就是說這個心接觸那個物的時候產生的這一念,分不清楚仔細的東西。 的、一個物質的,這樣。而這個東西也同樣地對我們一生;如果當一念當中的話,當初 可是那個時候它本身也沒有什麼能力活動,而且所對的境界只有兩樣東西,就是一個心理

識當中,不是一個獨頭意識跟五俱意識嗎?換句話說,這個六入就是五俱意識都跟 六入了;那麽對我們現在一念當中,就是你這個時候,你眼睛去看、耳朵想這件事 如果耳朵聽的話 六入呢,也就是說在這個十二因緣就一生來講的話,慢慢地說這個胎兒成形了<sup>09'45"</sup> ,你其他的神經都跟著它,換句話說五根跟它相應。 平常我們這 個意

它,五俱的話一定跟著第六意識相應的,那個叫作六入。

是不是我們一生都在這個裡邊?我們一生都在這個地方。而這個受有幾種受法 形壽就在受當中。現在怎麼辦呢?盡形壽不受。怎麼不受法?皈依佛、皈依法 我們整個的 受、苦受、 。如何不受呢?所以叫「觀受是苦」 一生當中是不是全部都在這個上頭?這個是盡形壽,實際上盡未來際 捨受。好的東西,哎,歡喜它!不好的東西,苦的 ,下面的感受--受就來了。所以拿我們這個正報去領受這個依報的 ,就是這個,佛法真正告訴我們的 -還有呢,說不上來 樂 0

依靠 候: 及了 是要跳出痛苦嗎?要脫離痛苦嗎?那個痛苦的因在哪裡?你要去掉它,真正重要的 現在反過地來,這個正確的,這是我正確依靠之處,這個皈依是這樣。所以你證得皈 一個,清楚不清楚?這樣 ,這是我所依靠之處。 「這下我了解清楚,啊!這一下我可不上你當了 那麼前面我們觀察,這樣觀1110" 所以要先學。學了以後內心提持: ,從因地下手。所以當一對境的時候,你就應該察覺得到,對境的時候 心當中應該有的量。 」這個「皈」有意思了 -現在呢觀察,原來說當這個境界一現起的時候 那麼這個要怎麼辦呢?常勤觀察 「嗯,對!」然後你提持了以後當對境的時 !現在我是正皈依法,這是皈投 白反!以前一片無明不懂得 ·觀察是觀察這

它或者叫增上戒學、增上定學、增上慧學。戒是捉賊,定是縛 前面我們不是說 ,論上面就告訴說 所以如果說大家如果了解了這個,當然你心裡面很清楚,然後對境的時候就來了12'12" 在以前說起來很可笑,我自己現在想想,是越想越慚愧 剛出家的時候,總覺得: , 戒最重要, ,整個的修學佛法不外乎什麼?三學。哪三學?戒學、定學、慧學 ,戒是破煩惱,定是綁住它,慧把它消滅掉。怎麼綁啊、怎麼破 這個才是真正重要的根本哪!定之所以要學的話,就是把你 「唉呀!我定力不夠要學定。 -绑住,慧殺;還有 越想越苦惱 」我現在才發現真

九九一年版·第十八卷

定, 的觀察的力量要能夠延續、增長,這個才要學定。 一樣呀 到了定,如果你沒有智慧的話 完了 以後 ·你沒有破煩惱的力量啊 還再掉落在生死輪迴當中。你在定當中的八萬四千大劫等一剎那 !這是我們並不了解 那是共外道的。得了八萬四千大劫的非想非非想 否則的話單單我學定, 這個就算你

有定, 是不共的佛法,這是我們應該清楚的 這個 浪費。 是個大浪費 起,這個定很可惜啊 你單單這個燈在風中 對不起, 對不對?大家想想看!所以這個叫定,是說共外道的, 然後定這是絕端重要。 以修學佛法真正重要的是戒 ·你了解了這一點,這個定是無價之實;不了解這一點,這個定真是個大 這個戒沒有用,所 -得定非常難,結果忘記掉把那個定用在最好的地方去的話 ,風燭當中啊 所以 以要學定。現在我們不要正確的知見去學定, 這個經上面說得很清楚 ,還是智慧,這個戒當中還非要正知 我們在無始的無明這個強大的境風當中 這個像什 而這個戒跟慧,這個才 麼 見不可 ?燈籠 對不 你沒 這

以 所以現在這地方不管你用什麼,用四諦去觀察也可以,用十二因緣去觀察也14'38" 戒來說也可以 ,用三十七道品也 可以 說來說去一件事情 内心當中 可

二世、 懂了就算了 本身,不是那樣 話,你是不是隨順著無明又走啦!隨順無明走嘛 這個是真正的觀察啊 ,這個果報當中 曉得是什麼。不過從戒上面說 慢則三世 ;制教的話,對不起欸,你照著去做有無量的功德 、就是這樣。所以他前面告訴我們幾世圓滿哪?就是這個樣呀!快則 整個的都在這個上頭 !為什麼叫「違皆制犯」呢?他不是說嗎 ,它是從根本地方告訴你: , 一切法界一切有情 當然嘛 ! 你 哪 一生都在什麼?受支當 要曉得這 ?化教只講一個道理聽 如果你不照著去做的 !你要戒些什麼啊 個 心體的

騙我 心緣此 知這一個、見這一個,所以觀察是觀察這一個。所以前面不是說 瞋,捨受相應的 的產生的就是什麼?不離愛、乖離愛,另外跟捨受相應的;不離愛 樣去做 那麼我們凡夫並不了解這個真實的內涵,所以一定是隨順著無明1536" 現在不受它騙 - 所以當這個境界現起的時候 !原來這樣 癡,就是這個!現在學佛的人了解了這個,那所以 --境界還是境界 那我現在了解了 ,你一定不了解的話,以愛支相應。 可是這個境界現起的時候 !以前我上了這個大當 「智人初受歸時 到 想不到這個 此 這個正知 所謂愛支相應 乖離愛 集諦, 就這 專門 見是 專

所以説 記31" 到受支為止它是前面一重因果,這是我們莫可奈何的;而現在的起 心動

處啊 受支上面。 這個地方不談。 在你沒有正確了解佛法之前 念的愛支,這個是將來之因,我們真正的努力從這個地方努力起的。所以他教我們四念 !「受是苦」。那為什麼「身不淨」擺在第一呢?那我們最難放得下的就是這個 那為什麼受支呢?它就告訴我們 ,先告訴你這個,讓它放下來,主要的整個的中心就在那個 「法無常」 ,這個是它的 根源 0 這個四念處 ,

染污的痛苦。現在戒法,你把握住這一段話,就這個增長,這個是它最最重要的 差別,這是兩個絕對根本的差別 以後的話,同樣的行,得到的功德是無量無邊,善法的話非常有限, 知見本身要怎麼?要如法行持,所以行才對。 一直在這個什麼?一直增長這個,增長染污之業,把這個增長嘛就兩世圓滿,圓滿這個 我們了解了這個以後的 話, - 所以說快則是兩世圓滿。兩世圓滿為什麼?也就是你 那了解了 那為什麼要戒呢?你同樣的行 :喔,正知見是升沉 樞紐 這個是兩個的根本 可是這 ,得了戒

天下我相信沒有一個人例外的,要嘛他是白癡不懂 這是我們在這個地方所應該的,如果大家了解了,18'00" ,他一定說只有修行好。當然實際上因為這個無始的無明的力量還很 ,只要腦筋有腦筋的 真的了解了這個道理以 人哪 , 沒

了以後 強盛,所以我有一天跟大家說過,真正的能不能修行 破的話 ,那個行不相應;行是無明相應的這個現行當中,整個地被它掩蓋住了 ,對不起,現在滿好啊,回頭沒有用 那個時候還有一樣東西擋住-這個現行的力量非常強盛,如果這個現行不 ·原因是因為你現在的始終都在受、 ,關鍵在哪裡?在懺悔。 你了解 想兩

全不 話, 之體 還是一百萬啊?他每個地方很清楚、很明白地,這個質、量沒有一點含糊,這個今天 晚上簡單介紹這個概念。下面還有一些,慢慢、慢慢地要一步一步地來說的 再加上那個五戒的話,那當然決定、決定……你懂得了這個道理是念佛的話, 有希望!同樣地,念佛,念佛為什麼說戒最穩呢?因為念佛的只得皈依之體 是說我們馬上得到它,至少你弄懂了以後,將來我們沒有一個人例外的 情是怎麼個做法 這個功德又不一樣。所以皈依之體叫作有善而無戒,後面戒的話,戒跟善是有完 一樣的內涵在,你立刻就比出來。所以真正講到那個制教當中,換句話說如理如 關於這個部分不細講,至少今天告訴我們說,現在我們應該的皈依18'56" 皈依之體本身的話它可以保證不墮落, ,就像大家算錢一樣,不是說很值錢 ,大家清楚不清楚?但願這個地方的話,每個人好好地認真地去 但是不一定保證往生。你得到了戒以後的 ,你那個值錢到底一萬還是一千萬 ,這一生絕對 、應該做的 得到皈依 , 念佛來 不 事

### 第六項 料簡

擇簡別一下。 料簡最後一個 那麼再看第六項料簡。 就是說怕大家又混雜、弄不清楚 這個料簡比較簡單,所以今天晚上就把那個三歸那一段講 再簡單地重新地把它仔細地抉

戒,若無加者,有歸無戒 註云: 一此 但受歸法 \_\_ 無有戒 法 0 故 <u></u> 母 論》 云 : 三 歸下 有 所 加 得 及

那你就是一分優婆塞,得了一戒,多分就是得了四戒,滿分得了五戒。如果沒有這個 麼少分、多分、滿分,大家記得不記得?這個「有所加」是加這一個。 那就是什麼?就只有歸,沒有戒。下面說這個 :三歸下面還「有所加」 說前面講的  $\neg$ 幾』分優婆塞。 ,就是歸法 你們如果受戒的人曉得,對不對?為少分,或者 , 那就得戒。比如說: 三皈依沒有戒。那麼這個《毗尼母論》 「我某某,我弟子日常盡形壽皈依 如果說加一分 上面就告訴

《業疏》 云 《多論》 0 問 : 稱於佛法不稱僧者,乃至互少,得成歸否?答:不成

### 受也 (濟緣》 釋云 : — 乃至互少謂 但 稱佛 而不稱法 或稱法 僧 而 不稱

互少し 少了一個得不得 麼他又有個問答簡別 ,換句話說也許少了 呢 ?不得 \_ , 個僧 說:假定說我們單稱佛 、也許少了一個法、也許少了一個佛 、法不稱僧,不一定說, ,三者當中任 乃至

尤其是慚愧,因為我是個專業人員都做不到,所以我在這裡不敢要求你們 是什麼 說要嘛全不懂,懂了以後覺得「啊 道理我一定要說得清楚 教也許也不 法師很如法 家人也好, 你們並不一定了解,因為到後來,這個佛法慢慢地衰頹了 這裡對我們有22'28" ,那就不去管它。至少對我當年也是如此,自已究竟怎麼樣 大家都做得不一定能夠如法 ,這個在家的那個居士不一定了解得清楚,乃至於有種種的誤解什麼等等; 一定教清楚,學也不一定學得好。所以平常的時候 一個特別重要的概念。大家記得不記得蕅益大師說的一句話 -佛很了不起;法也好;僧 0 也許是這個出家的法師不如法 ,所以往往在家人也好 ,嗯……」 ,我們有一種情形 ,自己不知道。我 下面「 也許出 但是這個 、出

起 所以往往覺得佛是要仰望的、尊敬的,法是要學的,僧嘛,嗯 這個不行 這個不可能!僧是什麼?僧團,是盡法界一切跟這個相應的這種行持 慢慢再說 對不

63

大德可爾 者,乃至於他那個形相都是。所以蕅益大師那時候說,你不可以這樣的話,你不能說 「哦!歸依某人。」這個錯了!假如你歸依某人,倒不如說「歸依佛、皈依法、結交一 !」結交一個大德,結交了某一位法師,不是皈依三寶。 這個清楚不清楚?

當中先把這個把它弄壞,這個清楚不清楚?所以這個是我們眼前應該了解的一個事情 指導你從這個地方進去。進去的門是不同,你要學的內涵是圓滿的,我們絕對不能因地 什麼?盡法界統統包含在裡頭!我們要了解,由於這個法師 所以他下面,這個所有說的都無非是這個 , 找虚雲老和尚; 學教的 噢,說弘一大師、慈舟大師,那我皈依他。我念佛的,那我皈依印光大師;我參禪 所以個人的緣是不盡相同,比如說,我是現在學戒的24:14" ,太虛大師。那沒關係!可是他每一個所真正地皈依的僧是 ,那我覺得哪一個戒最了不 那一位特別相應的, 0

### 《業疏》 《業疏》 又云 : \_ 又問 :得從三師各受一歸否?答: 不得

得很清楚 而且也不可以從三師 就像戒法一樣 ,言有次第 這哪有從三師,這不能分開的 是行不前後的 随成一行, !尤其是在 四義整足。 《涅槃》 上面說 現在這

皈依一個、 個地方, 隨成一行,三義整足-那個地方……這個不行 法、僧絕對整足。所以你不可能跑到這個地方

5'39"

# 《濟緣》釋云:「三師各受答不得者,人法俱異故。」

在一塊兒,那這個燒成飯哪!米在米店裡,水在水廠當中,柴火在炭行 行嗎?這是說笑話 在那地方,水倒在那地方,這怎麼一回事情啊?當然不行啊!說那個米 土,那一定是鋼筋、混凝土、模板,然後水泥倒下去;現在呢鋼筋放在這裡 不能錯。再下面 既然分開來的話,當然不行。 ,但是也是事實,我們要了解。所以前面說具儀、對境、作法, 我這地方舉一個比喻來說 ,比如隨便說鋼筋混 ,三樣有了, 水 、火要擺 ,模板放

26'25" 緣》釋云 《業疏》 又云: :「彼宗五八局時,三歸通故。」 「又問:得一年半年受否?答: 得隨 日多少受三歸 也

**≪**齊

故 嗎 ?」說: 那麼又有 這個有不同的說法後面會……這個薩婆多宗(實法宗)一種說法 「可以 人問 !」這個可以,他下面有一個解釋: 說 「它不是盡形壽 ?那 我這麼不是這樣盡形壽 「彼宗五八局時,三歸通 成實宗一種 可

緣 說法。 說:欸, 那到後面我會詳細說明,所以關於這個部分還留到後頭,留到後頭。 哪 《四分律》是成實的,但是後面它兩樣東西都列在那裡。至於說為什麼這樣 那裡怎麼說的;那裡萬一不這麼說 一個都好 ,只要用對 ,怎麼辦呢?後面了解了以後你 否則的話,我們 「用捨任

27'29" 《業疏》 除不解者。 云 「五趣為言皆得受也 。除報重者 自 餘山間空遠輕繋地 獄 皆成

色天, 也可 一道, 牠那非常癡重,其實人 端痛苦,對不起,他那心智非常地,在這個絕端的、絕大的苦受當中。還有呢, 可以受。不過有一類, 以說把那個修羅加在天道當中,所以或者叫六道、或者叫五趣,整個三界之內都 那麼說,這個受三歸啊,「五趣」,換句話說,這個我們六道當中把修羅除 可是龍絕對可以,乃至於鬼趣當中有很多也可以。天趣,天趣的報重的就是無 心識絕對不可以;然後欲界天的 ,每一道都是這樣的喔!同樣的畜生當中,如果說龍屬於畜生 |報重」, 這個報重的不行 ,他那享樂享得太痛快的話也不一定。 !什麼是報重的呢?地獄當中那絕 畜生 外

這個內涵相應。 輕繫的話,他只要並沒有很嚴重的,對這個對於前面說的報重來說,他那個繫縛比較 話通常指什麼?指鬼道,然後呢指乃至於畜生等等,這樣;空-!這個地方的了解前面已經說過,不是說 所以下面的「自餘山間空遠輕繫地獄皆成三歸」,那個是不同的地方28'46" ,乃至於地獄裡邊也可以。不過有一個-, 哦 說一些文字了解 「不解」,如果不了解,不行 天空當中 ,是內涵 遠處; 內

《濟緣》釋云: 受故。文舉輕獄 「修羅遍在五道故但云五趣 鬼畜類知。除不解者通簡五趣 除報重者別簡下趣 以 人天不解亦不成故。 以 人 自可

止的 話 那這個很容易懂,就算人天道當中,如果你不了解還是不行 ,三歸部分講完。好,今天就到這裡 !好, 那麼到今天為

第 19 卷

# 南山律在家備覽略編手抄稿一九九一年版

第十九卷・A面

以後,一發續現,不假緣辦;那麼前面說不假緣辦,為什麼還要勵力去防護? 下。說得歸依之體怎麼守護不失一 今天我們再繼續下去。昨天講完了以後有一些問題,那麼這個問題我簡單說一00'04" 怎麼守護,使得它不失去?還有呢,說發了業體

佛,當然中間包括可以往生。那麼這個今天仔細地再說一說。 功德,為什麼歸依了以後能夠不墮惡道 沒有幫助可能更模糊。所以今天重新再簡單地介紹一下,為什麼歸依有這麼大殊勝的 體的內涵,不過在座的很多人容或對《廣論》的內涵不很清楚,因此聽了以後,不但 我想關於這個問題,因為昨天我引用《菩提道次第廣論》上頭,來說明這個歸依00'52" 小的,好的呢,乃至於生生增上,從此成

書也放在旁邊, 現在請大家翻開《南山律在家備覽》02'14" 《菩提道次第廣論》是一百八十四頁。 ,翻到十八頁,同時《菩提道次第廣論》 《南山在家備覽》我們繼續看 那個

那麼這個就是說明三歸的體性,已經昨天說過了, 這個十八頁的最後一段倒數第四行。 《業疏》云 「《多論》曰:言三歸者以何為性?」 所以我今天簡單一點

是把這個消一下文, 的特徵、它的本體呢?這樣 那麼到 經論上面曾經說,是佛弟子還是不是佛弟子 該了解這 三歸依的特徵 依是有 1,得了歸依就是佛弟子,不得歸依是外道。 底這個內涵是什麼樣呢 面 6 一個。 一樣東西一樣,那麼通常我們就說得歸依體 《濟緣》 那麼他為什麼要提出這樣的問題來呢 或者從它的行相來看叫特徵,它的本體、它的功效, 「性」就是體性。這個話什麼意思呢?也就是說,三歸已, 解釋 ?我們不大清楚,所以他這裡問啦,說以什麼為性 引問 中。 性即是體 ,或者說內外道的差別,標準是得歸 這個得 0 」那麼這個 啊, ?我想這個是一個重要的關 ,當然這是說明它有一個內 很有意思 《濟緣記 換句話說我們 得 歸依 那個 依與 涵 ?它 說 應 0

看得見的話 至於它的功效我們前面已經說過,今天也重新溫習一下 如大海水藏,非握而能量」 ,假定有形色可以裝得下的話,比如說那我們說這裡,你有多少鈔票放在那 說歸依這個內涵得到的福德果報 0 說 一歸 依福有色 假定有形色可以 三界

個歸依 多。這個大海水我們用什麼?用那個手捧起來去衡量它,換句話說這個簡直是多得不得 保險櫃裡 !既然這三歸有這麼大的福報,那我們還要很認真地去追尋一下,到底它的內涵是什 所以這一段為什麼用這個問答來解釋,就是讓我們要了解得清楚啊!那麼看下去 所得的福德 歸依所得到的這個福德果報的話,完全沒辦法裝 然後呢你有多少金銀財寶放在這個首飾盒裡面, 欲界、色界、無色界,換句話說,把我們這個三千大千世界作為一個容器, ,假定是有一個實質的東西,用一個容器來裝,那麼拿什麼容器呢? 這個像什麼?像大海水這麼 那麼有這個容器。 說現在那 0

從體明性故 多云無作 沒有確定指哪一個。那麼下面這個解釋 管他因地當中顯出來的不一定是這麼 無由教示方有成用, 有論者言」 義例同 。若淳重心, 密了 這個菩薩 這個有論者就是造論者,這種造論者不是菩薩、就是祖師 第三段 有無教也。 即體任運能酬 ,然後呢外現那個聲聞相這樣的這種大師 一段 來世 ,這個裡邊「言教無教性。此就所發教之業 像印度當年很多都是聲聞乘的聖者 0 ,故云無教。 「無教者。 此明業體一發續現,不假緣 」這是第二段 ,這個論者他並 0 「今時經論 以說 , 儘

08'12" 《濟緣》 釋云」 ,來解釋 0 引問中 性即是體 0 這個說過了 下面

下二 的內涵 呢?來回答它。 看「解中三」 今下三會異」,分三部分 ,這是第二段,第二段什麼?「釋名」 ,第一段。那麼第二段我們看那十九頁,十九頁第一行中間斷掉的 分三部分,哪三部分呢?第一個「初正定體」, 那麼這個 「解」就是回答上面這個問題,《多論》三歸以什麼體性 。第三段呢 ,這個十九頁第二行過去, 正式地來確定這個體 「無教者

就了解 體性呢 訴你 了解了可 的東西。 是這個名字的內涵我們不了解 、回答你 那麼這個三部分什麼意思呢?再說09'10" , 哦 ?他正確地、正式地確定三歸的體是什麼 那麼第三個呢, 照著經論上頭的去行持 內涵是一個,現在這裡來會通它。以後你學經論, !說這個三歸體這個名字所指的內涵是什麼;所謂指的內涵就是我們 、解答你這個問題分三部分。第一個你的問題是問什麼?三歸以什 叫「會異」,就是在不同的經論上面它用不同的名字, ,所以第二個解釋 ,得到它的好處。 一 下 0 第 這個名字,經過了解釋這個名字我們 一個回答這 這樣, 所以分成三段 所以這個提出這個名字 個問題來 一看曉得它是什麼 換句 名字 得到 麼為 可

那麼三段第一個就是正定體來解1018" 「初正定體」 正式地 「教無教性」

的內涵 天已經說過了,教就是佛以及菩薩、祖師留下 就是這句話 部分叫 ,這個叫 證量,很重要 這個按照要兩點哦, 它這個三歸之體是什麼呢?「教、無教」就是它的特性。 ;然後這個文字所指的 這個我們要了解的 内 涵經過他自己的修持體驗 來的經教 0 第一個文字所指的內涵 , 經過這個僧伽按照著佛所說 確實有所領 這個教無教昨 ,通常這

佛吧!你講說念佛一心不亂、什麼信願具足,他不一定講,可是念的時候功夫就是到 得穩如泰山 公案吧 那麼這個教證二量我舉一個例子, !講空,你講的是空,空了半天,空話;他講的空有一種驗證, 就是到信願具足, ,講完了就講完了,跑到他手上完全不一樣。 ,燒出多少舍利 那就是有教證二量具足,這是我們要了解的 臨終的時候先告訴你:: 譬如說我們 中國很多禪宗的祖師 啊!什麼時候我要去囉 我想我們大家都看 這樣 過禪宗的 。 然 同 後念

無教性, 所以這個教不是說文字通了就可以喔!因為他教12'08" 或者叫作 這個叫 如理如量地行的話叫作 、無作, 這個是它的性。那麼經過了前面的教以後,然後你如理地 對老師來告訴我們 「作」,這昨天已經解釋過了。換句話說或者叫 的 叫 「 教 」 ,然後我們領會,領會了 那麼我們學生跟著他去 以 後呢

九九一年版

有一個特性。這個無教是什麼呢?這是一種特性。所以這個文字先解釋 太了解,我們繼續再下去。 照著去行持去作,這個造作了以後有一種業體留下來,這個業體本身這個叫無教 ,也許還並不 , 它

僧伽師長如法地去說 法、歸依僧。」這是「口」說。從老師告訴弟子來說叫「教」,從弟子本身按照著這個 是吧?所以你不了解之前,講儀軌也沒有用。反過來下面,正受五戒的時候,他也說先 跟著師長,師長說 的條件 也說明這個道理,先要預先練習,然後還要懺悔,這個都要事先準備喲!準備好了,到 内涵等等,在我們學《廣論》的時候,前面一定要講教法 那時候再到壇上,然後再這個是具儀 」。有一個小註的註解,說什麼叫教呢?受三歸的時候 說「彼論續云」,這個論上面告訴我們,「受三歸時胡跪合掌,口說三歸,是身口13'07" 。那麼受三歸的時候跪在那裡,然後至誠恭敬地頂禮,那個是「身」;那麼然後 這個叫作 他傳給你,我們也跟著他說:「我弟子某某盡形壽歸依佛、歸依 作 、對境、作法,還記得不記得?必須經過這種種種 ,這個叫作「身口教」或者身口作 ,了解了教法以後才講儀軌 ,當然前面還要事先了解它的 ,所作性

然後呢作的時候「若淳重心」1445" ,作的時候並不是只是嘴巴上面跟他唸一遍, 通常

吃盡了苦頭 了解呀!只能跟無明相應,現在了解了,我無論如何不再失去它呀!就像苦海當中已經 我們說鸚鵡學語,那沒有什麽多大的意思。而現在呢,了解它的真實的內涵,於是一心 一意心裡想:啊!這個正是我要的啊!我是無始生死以來淪落在這個痛苦當中,就是不 心情是什麼?這個時候 ,忽然有個救命圈,你全部精神去抓住它,這種心情。所以這個淳重!這個 -無教,作這件事情,那麼這樣的話就是「有身口無教」

的話 什麽?要你深入中學、大學,一步一步上去,然後呢學了這個數學,可以解決所有的 天文上面無所不能解決的這些問題。但是在小學裡面,你告訴他學了這個數學這樣 世間各式各樣的問題。小則說我們要造一個房子、要造一部汽車、作那個生意,乃至 竟、不圓滿。就像我們小學念書一樣,它學加減乘除, 這麼說啦 「那麼這 的 為什麼不說、 ,他聽了暈頭腦脹不曉得這些什麼。怎麼辦?老師就告訴你:「這個叫什麼?」 」「這個叫什麼?」「一。」「兩個加起來多少?」「二。喔, 《薩婆多論》是次第上來最基本、最基礎的,它講那個都講得不透徹 個— 裡糊塗弄不清楚,他說不定會問: !「對呀!那麼這個棒棒糖。 -一根香菸。 心無教而叫身口無教呢?因為這個論本身是什麼?《薩婆多論》 」他假定不抽菸 「欸,你看見你爸爸抽不抽菸?」 ,他問他: 「欸,你哥哥吃不吃糖?」譬如 小學的加減乘除它的目標是幹 我知道了!」也 不究 上

九九一年版

體 然後呢受戒的五戒是五戒的戒體, 清楚。現在這個地方,我們 際上真正的無教不在身口 什麼呢?說明就是初初開始的時候 ,實際上就是我們的心體 實際上這個真正的加減乘除的意義只限於這個嗎?當然不是!不過這個地方說 0 那麼這一部分到下面辨別這個戒體的時候 不講戒體, 八關齋戒 ,他不能深入裡面的內涵,所 叫無作之體, ,乃至於沙彌 如果這個是歸依的話 比丘、菩薩,都是同 以他說身口無教 他會說得 歸依 樣的 非常 實 明

個地方 裡面就想盡辦法要把他抓到他 財寶都搶走掉了 地,突然之間一個強盜跑進來,啊 體會得到的 個的氣氛破壞掉了 !就是他。再不然碰見這種情況你會很警惕。事情已經過去掉了,這個強盜跑到這 譬如我們今天大家很高高興興地在那裡聽經,有一個人跑得來 那麼關於這個體 說不定你到那時候起反抗 ,好事體會不到,壞事卻 ,首飾等等的 ,當然在聽經他們不會亂來。譬如今天過年我們正在這慶祝很盛大 ,容或我們在座的諸位大家並沒有體會到。所 ,每一個人穿戴得盛裝。結果你心目當中幹什麼?你 ,對不對?就是這種。 !這時跑得來拿著個手槍, 他要跟你打架, 人人體會得到。假定我們遇見一 於是你以後看見這個人 把你弄傷了, 把我們身上所有的金銀 諸如此類。 以說舉 把我們這裡這整 個不如理想的 一個 , 你想: 於是你

這個 心裡面一心一意要抓到他,這樣的情況

我們 態,對不對?所以這種心理叫淳重心。如果說有這樣的心理的話,你內心當中會記得 留在心裡的影響,它自然而然遇緣它會有一種作用,這個叫作無教,這個意思 在這個人是這樣的一個情況,使得你心目當中產生什麼?非常嚴重的 非常牢 入經過了 淺的比如我們在這裡 一心一意去求,這個淳重心就能夠產生一個影響,這個留在我們的 反正我們做任何一件事情19'02" 但是你記不住,這個為什麼記不住呢?因為你心裡面是很輕浮地過去 0 那麼現在呢 , 外面有一個人經過了 ,我們如實地了解歸依對我們 , 都內心當中留下 一個影響 你看了一眼,欸,對呀!好像有個 這樣的重大的好處, 但是這 個影響有 一個激烈 心裡面。 於是 這 的 個

性 通常都是羅漢,大乘的是菩薩,這樣,所以他們造的叫作論,那麼告訴我們是「教無教 什麼意思?回答 教無教。前面這個 這個我們還是不清楚,所以再下面,那是祖師們,現在這個解釋的祖師這個地方 ,那是疏家 此就等者疏家斷也。 解答這個問題的是那些印度的那些大祖師 ,疏家是誰呢?就是現在這裡是南山道宣律祖。而這個裡邊的意思是 《業疏》 」那麼換句話說,他正式地把那個體性說 不是說: 「有論者言,教無教性。」「此就所發教之 那些大祖師 明 ,就這一 句

任何事情有一種力,有的業是非常強有力的,有的業沒有力量。 内心當中留下來的這個影響力量,這個叫所發教之業。 體明性故。 叫疏家,他就是著疏的那個,誰?南山道宣律祖。就說這是什麼?「所發教之業 「由教發得無教 」教是什麼?就是「能發」 ,故云所發教之業」 由於前面的告訴我們這個道理,於是啟發我們 ,由於他告訴我們的道理所以啟發我們這個 這個業就是一種力量,我們做 從

感受得到。我想這是不用解釋,如果說你們不了解,你們回去隨便舉一個例子就可 教。這個特徵、這個性就是這個特性。現在這個心裡的行為雖然無形的, 作這是一個業。可是有的業是無記業,無記就是說不出是善是惡,很弱 那剛才的比喻當中21'53" 沒有真實的深刻的影子。那麼現在這種呢,有很深刻的、深刻的影響這個叫 ,有個人走過來你看他一眼,你做任何一個行為 這個我們 , 有這麼 以 一點

最深。儘管現在不吃, 還在學校裡面,好像我們並沒有做過事情 對我們現在影響最深的 在這個地方我為了使大家確實明白起見,昨天晚上也說過,今天晚上再說22:38" 隨便我一講的話, -男女、飲食, 大家口水咕嚕咕嚕就在那兒會…… ,所以金錢容或影響不深,但是飲食這個影響 現在金錢什麼等等。也許有很多年紀輕

就是什麼?就是說第 麼,可是它有這樣的一個內涵,留在我們的這個認識的心識當中,這個就是!這一部分 地方說無教之前 就會讓你去 拿、拿不出來,但是人人很清楚明白地會感受到,不但感受得到,它會推動 很美味的東西,大家是不是咕嚕咕嚕口水直流啊?並沒有告訴你什麼 今天晚上到了個吃晚飯的時間 為什麼 ?因為無始以來有這樣這個作 唉呀 ,由教告訴你,然後你照著去做,剩下來的這個,再沒有告訴你什 一個 --你難受得坐在那兒直坐不住,就想去找東西吃。所以現在這個 「正定體」,正式的 我們沒有吃,現在偏偏還在那兒講 ,就是行為,所以留下來心裡這種影響 偏偏又講到 ,你就會受這個 一種力量

其實我剛才已經把那個教無教已經解釋了,那麼但是有一樣東西並沒有說 有很多不發的 發,現在這個地方發了。什麼是發?什麼是不發?發的是什麼?就發的這個無教之性, 這個念頭啊 心的話,淳就是樸,就是專心貫注在這個上面,沒有一點雜念,沒有想其他的事情 一發。什麼叫 面解釋「無教者」。 ,無由教示方有成用,即體任運能酬來世,故云無教。」這個解釋。前面這個 ,非常認真、非常殷切,所以這個心力非常地重大、厚重,這樣的 一發呢?就是「初念」。「發」,這個是一個重要的關鍵 那就沒什麼話說了。怎麼才發?淳重心。換句話說,如果你有這種淳重 無教者就是前面說 , 「無教者。 此明業體一發續現 ,有很多沒有 心情 不

現」呢?發了以後啊,它後面繼續地來, 那麼這麼一來,於是內心當中全部貫注在這個上頭,這個叫一發 繼續地來,就第二念。 所以說 初念

運,自然而然是酬因感果。什麼叫酬因感果呢?這個也解釋一下 說「教猶使也」 25'46" 不要再告訴你,只要發了以後它後面繼續來的,不要再來告訴你 ,教是告訴你;然後「非教使之然」,這個無教 啊 它自然而 不 -要再 然任

得到它 願求, 换句話說剛才說的 他告訴你這樣、這樣。 行呢?我們不是聽見了:喔 身下面有個體,就是體性的體;隨行呢, 昨天我解釋兩個名字,26'14" 這個就是前面所謂的作法等等。所以根據師長教來說叫作「教」, ?要得到它 ,然後呢這個時候才發。一發,發了以後有了這個體了, 起來了。 - 那麼現在這個僧伽、 ,這內心當中就有一種影響力量,那麼這個影響力量 「喔,這樣啊!」於是我一心一意地願求,如法如量地這樣去 起來了以後根據這個願的行為,跟沒有願的行為不一樣 -有三歸這件事情,三歸這麼好啊 一個叫願體, 僧寶就告訴我們 跟隨的隨,行為的行 一個叫隨行。願就是願望的 ,或者是我們 0 !是不是大家都願望要 那麼什麼叫願體 願 的 有了這個體 根據我自己的 ,它自然而然 這個願 父什麼 望本 、隨

這個不 詳細解釋的就這幾句話 一樣的行為自然感的果也就不 所以這個說 「任運自然酬因感果」 0

下三 等」,這些經上面有另外的不同的名詞,普通一般我們現在說無作教體、無作教體 用這個教無教 ,今下就是前面說, 麼最後呢先說完了,因為「會異」這個很容易,所以不妨這裡先解釋一 ,現在的經論上叫什麼?作無作 「今時經論多云無作,義例同也。」現在的經論上面再不 0 所以說 《善生》 《成論》 下

這個三世因果的關係。乃至於怎麼從前一念,到現在一念, 這個十二因緣實際上呢,我們流轉生死的整個的怎麼從前一生,到這一生, 緣的各支,十二因緣是無明、行、識、名色、六入、觸、受、愛、取、有…… 十二因緣說的這個內涵最透徹、最清楚。 個這裡仔細地解釋 一個我們所了解的 今天同樣地再把十二因緣重新溫習一下。其實不一定用十二因緣,我們可以 所以這個前面的文字解釋清楚了, 一下。那麼昨天解釋的時候,我們引用 ,用業也可以,然後呢用四諦也可以,用十二因緣也可以 那麼現在要說的就是任運能夠酬因感果 那麼這個地方呢,今天黑板上面寫了十二因 到下 《廣論》 上面的十二因 到下 生, 緣那 不過 用任

## 南山律在家備覽略編手抄稿「九九一年版

第十九卷·B面

從一念來說,從前念、此念、下一念;從一生來說前生、此生、下生;從一件事情上00'03" 這樣。整個地我們人、每一個有情,在輪迴相續當中,三世的流轉次第就是這個 來說,這件事情之前做些什麼,現在做這件事情,再這件事情完了以後要做些什麼,

惱、什麽是惑呢?無明是煩惱、是惑,愛、取是煩惱、是惑。所以除了這個無明、愛、 是業來決定,你造了什麼業那麼感什麼果。那麼這個業有不同的名字叫作行業、果報, 取的煩惱,跟行、跟有是業以外,下面的其他的七支都是果報,都是果報。惑、 個兩個是業。通常為什麼會造業呢?因為有煩惱、有惑。那麼十二因緣當中什麼是煩 在十二因緣當中,無明、行,「行」是業,然後愛、取、有,「有」是業,這樣,這 講苦,為什麼有的人我們能夠解脫苦,有的人不能解脫苦?前面我們了解的,一切都 迴,有的人雖然好,跳不出輪迴,關鍵何在?現在我們這裡不講輪迴跳出跳不出,是 他為什麼會在這地方流轉?有的人好、有的人壞,有的人不但好,好得還跳00'28" 業、 出輪

果或者苦,那自然而然永遠在流轉

麼這樣 在這裡 了歸依 夠把握得住,你可以自己主動地要選取你要走的路,實際上我們整個的佛法的內 部分,可是究竟的不圓滿。這第一個我們不了解的 麼果你知道嗎?不知道!只有一個人能夠究竟圓滿知道的 真實的內涵我們並不清楚。儘管現在我們大家信「啊 相並不認識 那麽為什麽這樣流轉的呢?在這地方講 。那麼這個今天晚上把它重新解釋一下。無明是我們大家了解的 ,因為有它的這樣的原因,所以產生這樣的結果。可是這個原因跟結果之間, ,為什麼要歸依 那麼事實的真相是什麼呢?凡是任何一件事情都有它的因果關係:為什 ?歸依了以後為什麼能夠不流轉?或者就算流轉的 一講 、不清楚的 先了解了怎麼流轉 !有因有果。 ; 菩薩能夠認識 」但是什麼因感什 然後我們了解 ,對事實的真 時候 涵都

個 ,原來這個並沒有, 或叫實相,或者叫法界,名詞是各式各樣的。這個空性到底是什麼, 其次為什麼是有這個因果呢?天下的很多事情為什麼有因果呢?因 有實在的東西,這樣 切都是空,這樣 ,所以執著,或者執著有個人有個實在的自體 或者說它空性 -說它空我們往往有誤 [為我們 那更是我們 或者法有 以

莫名其妙 或者叫第一義諦,或者叫什麼,這一些各式各樣的名詞都不是我們了解的

就是這樣 叫作無明 一個它的特徵是什麼,我們不了解 ,所以現起,都是看它什麼因緣,它就現起什麼果報。這兩點我們不知道 就眼前的太多事情來說, 。無明真正地廣泛地來說 我們也不了解;醫生雖然告訴我們,我們只了解一部分,這樣,所 ,特徵叫作實相、空性;因為它一切法內涵都是空 ,所有的現象都不了解。 我們的確並不了解 ,就像為什麼吃的 那麼歸納起來有兩類 以 這個 : 第

這樣做 現在我們了解了以後,就是發生這樣的一個關係 為什麼不找別人來找我?欸, 忍,這個忍真不容易 該的這樣 話怎麼講?那麼我隨便舉一個例子,大家很容易。 如果你了解了以後,我們的作法就不太一樣;不了解04'49" , 世 會發脾氣 就是這樣 。再不然說你忍了 間的 ,你不但不發脾氣還覺得對不起他咧 0 切 如果了解了這 一切現象都是這個樣。 !往往說: ,他跑到你頭上來更糟糕。 如果說你前面宿生沒有跟他相關的業 一點的話 「這個人太不合理, 他來了嘛還他的 ,你有多少傷害他 !可是我們並不了解 叫我忍,忍無可忍! 譬如平常我們說叫我們忍、 假定你了解了業了 ,我們的作法就不一樣 應該的 他這 他不會來找 嘛 我們並不是 」好像不應 世就要來 忍、 0 0

以對你腦筋當中留下一個影響,這個就是識留下來的種子,這是我們平常能體會得到的 雖然這件事情過去了,可是我會記得:嗯!今天這個人啊罵了我一下,為什麼莫名其妙 所以我跟他之間彼此間或者是好的、壞的。因為有這個好壞的行為,所以下次自然而然 個方向去的。譬如說,我們隨便看見一個人,因為我們並不了解該怎麼處理這件事情 麽?一種心理上的影響力量,這個影響力量叫識種子,它就會引發以後的這個繼續向這 人。不外乎貪瞋癡三種狀態,造這個業,跟貪相應的是你喜好的業,跟瞋相應的反之,所 ?或者這個人幫了我一下,哎,我覺得這個人很好;或者無關緊要地看見了這個 所以說因為無明,所以你這個後面就有種種的行,實際上這個無明、行並不那麼05'49" 我只是說讓我們易於了解起見,了解你無明就有行,有了行以後就留下了一個什

我心裡想:哎呀!這個人怎麼幫我忙,這個人我實在覺得心裡很感激他!感激 地感謝他。這是為什麼?都是基於……這個第二次的這個情緒產生,通常叫作愛、取 情已經過去掉,算了。下一次又遇緣哪,又遇見了,遇見了他或者又幫我忙,或者我主動 個時候第二次。譬如說第一次來了以後那碰見陌生人,他幫了一個忙,過去是過去了, 一定。然後呢下面還要什麼?下一次如果再有因緣又遇見了以後,又遇見了以後, 雖然留下來這個影響力量以後,但是不是會……究竟這個影響力量究竟是什麼樣 ,過去事 ?

愛,換句話說,對好的你不希望離開,這是貪的;對你不好的 到的 排斥它,所以不外乎貪、瞋;還有呢,無所謂的 自己本身内心當中, 然地碰到 會繼續努力。或者這件事情過去了以後,嗯,第二次又碰到他,第二次碰到也許是偶 我再說一下,當這個心裡面認識作用留下來了以後的話,下次又遇緣 十二因緣,重新再解釋一下,這個換句話說,無明、行之識怎麼樣才能夠感果的 一定要了解這個特徵 、受,受就是這個感受,一境界又現起了以後啊,你對這個情況。我再解釋 然後呢這個 07'47" `。所以因為這個好的關係,或者他加強他對你的這種幫助,使我引發,或者是我 也許你主動找他或者他來找你,那都沒關係,不過這個我們都可 說不定這個下一次是下一剎那,我馬上記得:欸, 「愛」的形式就是,這個十二支當中是無明、行、識、名色、 總是這種都是跟這個愛支相應。愛支意思 ,那麼其他的仔細的內容,我倒的確沒辦法在這個時間當中 - 凝,捨受相應的 這個人怎麼幫我忙 , 對你好的, 你就乖離愛 ,下一次不一定 你是不離 以體會得 這個

0

第二次就不是說, 這個人又來了,所以我心裡面覺得:啊!這個交結個朋友。所以這個朋友就交成功了 心裡面有這樣的一個念頭 然後這個 「取」的行相 喔 就過去了,又想起了一件事情。 ,我想我們昨天已經解釋過了 而且會很強烈地增強,於是你就有種種行為開始了 一定是大家:啊!你貴姓啊 ,今天不必再解釋 不僅僅 ?

以後 變的呀!那麼十二支的整個過程的行相是如此。 次經過了這個愛、取,然後呢第二次再有一些行為,這個就「有」支。這個有支有了 個朋友大家要拜拜、分分手,所以最後他必然也是「老、死」 你怎麼幫我忙。 下面這個朋友就成功了,這是「生」。那麼既然有了朋友,對不起, 哦,那麼大家談起來了,於是變成功一個朋友。這個朋友,就是第二 0 這個永遠不會永遠, 到最後這

經驗當中的 界現起的時候, 而這樣來的 ,看了一下 小的是一件事情10'20" 大小 無明、 隨便一件事情 ,看過了也就算了。欸,忽然第二次又遇見了, ,都用在這個公式當中,是不是無非是這個樣?我們並不了解為什麼 大的呢 行, 然後呢有一個概念。譬如說今天跑到馬路上面看見一 ?我們整個的一生的行為 隨便任何一件事情 ,你可以找出一個 ,所有的事情 啊 !我想起來了 都是這樣 , 找出任何 我們 個電

音機,或者是早晨看一份報紙、晚上看一份,這樣。然後呢東看西看 到了晚上吃過晚飯打開電視機 ,忽然之間中間插一段廣告。你覺得:唉!很討厭 或者平常我們在不同的場合之下,我舉個比喻吧!這個是大家可以體會得到10′58″ 這是比喻哦,你們自己去體會 ,趕快,我要聽那個中東的戰爭 或者是打開這個收 看得滿起勁的時

美國出戰了,它忽然之間又一段廣告,你就是很排斥它。欸,妙咧!過去了以後啊 來啦?你就會想起來,然後你去找,然後去找了以後,最後你就把這件事情成功了 怎麼插段廣告啊 不定有一天你要買一樣東西,你就想到,欸,你以前討厭那個廣告,是不是腦筋當中又 ·你覺得很討厭它。 或者正在那兒打什麼 ,我們那個青少棒又在 , 說

是不是在這個生死整個,小的是一件事情,大的整個的生死輪迴。我們並沒有一個人, 在世間能夠把握得住我們什麼時候死,死了以後將來到哪裡去,誰都不知道。 了、破掉了,是不是這樣?事情這樣,人也是如此呀 去得到這個 望這樣地獲得它的 觸緣受又緣起來了 面你說想到那個: 件事情可 讓你腦筋當中有個影響力量。第二次呢這個影響力量慢慢地又觸緣受、 一次留下的影子 這個就是行為,就是有的業。然後得到了 確定的 噢,我要這個東西!看了那個廣告以後你一定想辦法去買、去弄 ,或者是要排拒它的這種心裡面這種狀態。而緊跟著來了 ;第二次這個來了以後, ,就是你生前造了什麼業 無明、行。你莫名其妙怎麼來的也不知道,反正是現起 這個就有很強烈的煩惱相應的 將來就要到哪裡去 !所以我們整個地在這個地方 ,得到了以後呢最後用用壞掉 愛等等, 以後,下 但是有

現在懂得了佛法以後了解了, 「啊!現在了解啦!」所以以前不了解 叫它無明

你所以 這個法 結果不再有;樂的原因整個去修持,圓滿了, 原因何在, 到,然後呢照著去做, 恰相反 兩個有個特點哦, 不是以前的 不要把那個暗你把它趕出去, 現在了解了叫正確的智慧。智慧的特徵是什麼?就是正對以前,這是正對治; ,於是我們了解了以後,這個法靠僧傳。所以我們想:我們現在要的這個才是, 生死輪迴當中這樣去轉的原因是這個樣 , 敵體相反, 照著他老師告訴他的方法去修那個道。結果苦的原因整個消滅掉了 !這歸依正歸的是什麼?這個才是我們歸依的 這個房間裡面的暗,正對治是什麼?光明。 那麼這個叫正知見。那麼這個正知見我們另外一個名字叫智慧, 於是驗證了這件事情。驗證些什麼?欸, 它光明,自然沒有了。 圓滿的果報現起。 。那麼現在佛 你原來不了解 反正光明到的時候 於是這個佛來告訴我們 他要脱苦,了解苦的 是從他老師那裡聽 自然了解了 正 苦的 對治 你

地方, 我正要的不是這個東西嗎?所以說就像在大海當中,哎呀 那麼現在呢,在這個了解了以後,於是心裡想:哎呀,對呀!我生死當中多痛1437" 或者要關起來 忽然有個救生圈 或者要殺頭等等。 而經論上面也說 欸 ,逃到別的地方去他告訴你 在這個地方 在一 個國王, !眼看著死了 獲罪於王這個 :你到這地方 ,痛苦無

在這個地方按照著他那個地方的 歸依就是歸依這個 只要照著我的規矩去做的話,我能救護你噢!這個王就是佛,然後照著法 。所以歸依了以 後心裡面就想: 佛住持制的法,在這個地方就得到他的保護 啊 !這個才是我要的 然後 以

故常勤觀察」才算是奉持 又把我們的 就是煩惱 意地就想這個,嗯, 以來這個力量非常強啊, ,現在我了解囉 那麼前面不是說「智人初受歸依」15'25" 0 心,念除諸蓋」 心念拉掉了。 或者叫作「常勤觀察,始號奉持」 !然後一心一意地努力 這個 所以你不勤勤懇懇地精進的話, 要觀察些什麼?就是觀察這個。 就是引那個 這個!還有 ,戒的特徵 ,記得不記得?於是啊「專心緣此」 昨天我們也講的,講到一件什麼 ,你要一直專心一意地 《濟緣記》上面的一段話 緣念這個 , 常是恆常, 喔! 對不起!它那個力量很強 勤 以前是生死輪迴的這樣 心心念念淨除蓋 呢?勤懇。因為無始 0 世尊就告訴我 ?講到說 們 (蓋 N's 「是

法的内涵要靠僧傳 這個上頭 ?就是說 於是現在腦筋當中,歸依了以後腦筋當中所產生的什麼?那個無教之體是什麼體1631" 。我所以要去掉痛苦就靠這個,我要得到的快樂全部在這個上面。所以內 !我現在歸依佛 ,以及靠僧隨時在那裡保護、來指示我們,腦筋當中心心念念擺在 要照著法 佛告訴我們的法 去行持 然後這個 N's

當中發的這個無教之體就是這個,而正歸依的時候一定也得到了這個

多多少少有一點的相應的地方。有很多人不哦!他真正地懺悔的話,到後來內心 你真正去做一定有 的,他就會感覺痛哭流涕。有很多人呢, 。更好的情況乃至於會見種種的吉相. 所以當你們正式歸依的時候17'08" 人懺悔就念它幾遍 如果說真正相應的時候 ,覺得這個地方氣氛倒滿好的 懺悔的時候就汗毛直豎,個人有個人不同的 見光、見花 這都不是說理論上的事情 ,它有一定的 心目當中已經 内涵 相應

了以後 佛法很長一段時候,少說嘛總有十年左右。那麼後來那時候我去,談起來了 幾年以前歸依了 那時候我住在紐約的鄉下一 那個歸依都談不到啦 說起來這地方, !說聞所未聞,這樣 他倒是個有心人, ,你做了個和尚還在修歸依呀!這不是有一點荒唐嗎?」 這是我自己親身遇見的一件事情 !他問我,我說我現在學歸依。他大為驚訝! 個毗盧寺 「啊,這樣啊 他有意啊要想學佛。 ,城裡面有一個人他想歸依 !」所以我說: 我就告訴他: 離開現在十幾年我也記不住 「這樣, 不要先談學佛 他已經接觸了 你如果有意的 後來我一經過 「什麼?我十 ,他聽見

二天, 然後就告訴他沒有別的就是懺悔。欸,第一天摸了半天, 樣地舒暢過,他才曉得,哎呀,原來這個事情這樣的 你反正是自己的時間可以空得出來, 到了第三天上午懺悔真的現起來了。 一哭哭了兩個鐘頭 0 我說好 好 你這樣 跟我到鄉下去,跟我去,準備 哎呀 吧!完了 !他一個人在那兒痛哭流涕 以後 一點消息都沒有 ,他的 心情從來沒有這 一個禮拜 ,然後呢第 ,就是止

現在不可以 無作體性就是這樣的,歸依的體就是這個 見那個家 我想你們很多在座的 感覺得無比地痛苦。 在外面老想這個家 心裡面專 可惜的是, 哎呀 就是這個 !現在不可以 已經有這個力量,再加上專心緣這個 後來所謂這個世俗的染污很重,回來了沒多久就被整個地淹沒掉了 ,他心裡面就厭惡得不得了 現在到了廟裡就不想回去,萬一逼不得已就回去的時候 嗯!這個力量 。我想這我們眼前的都有體會得到對不對?所以他歸依了 多少有這個經驗過。 這個什麼力量啊 -他任運地一回家去他就覺得討厭 ,就是這樣。平常的時候 所以他那個時候剛一回去的 ?就是得到了這個無教性以後 ,所以一對境的時候覺得 ,一天到晚就是 時候 跑到 以後 廟裡 裡面

那麼現在我們就看那個十二因緣。前面你留下來這個無明、 行 這個識擺在裡邊

貪瞋, 勤觀察 剛才我們已經說過這個譬喻當中。那麼現在呢,你歸依了以後專心緣念,或者是說 可是這個識感不感果還要什麼?下面的愛、取兩支。因為這個愛、取的這個強烈的這個 !這個才是我要的,歸依佛、歸依法、歸依僧 所以你就採取這個行為,這個行為叫作有 觀察些什麼呢?你痛苦的根本在這個上頭:無明之行。 ,我心心念念照著這個去做 ,這個行為一來的話 現在呢有了正知見: 那個一定感果

的見, 力量 當中 過沒有 引發這個識生起。 在要的是要好的 ,第二次再滋潤的時候叫作 一個叫見煩惱 所以這個見當中叫邪見,現在呢叫正見;一樣的東西,同樣的是你內心觀 麼一來, 可是以前錯的。 ?沒有善法欲你根本不可能修學。所以以前要的是貪著世間的染污的事情 取 、有 前面由於這個心理狀態留下來的這個識種子,第二次再去滋潤它的 所以平常的能生是愛、取來滋潤,現在呢什麼?正知見。這個煩惱 一個叫思煩惱,是不是?現在那個不叫見煩惱,叫正知見。 善法欲 以前呢 「能生」 ?貪、欲望,現在這個欲另外一個名字叫 以現在的正知見跟善法欲 ,記得不記得?是為什麼?由於這個滋潤才能夠 下 面呢勤精進的行持 善法欲, 照的 聽見 同樣 現

的是無明 不是。 ?那麼這個論上面也告訴我們, 心緣此 、所對的境;對境當中猥雜、言教;非理作意、串習,還記得不記得這六樣東西 天生來的 3 無始以來就是這種自己的概念當中想法、認識,而這個認識天生來的 就是緣這個 以 叫隨眠 真正的 ,他一心-,這個隨眠還是經過這一世世間的很多的引發。 内 心的現象是什麼?就是這個!所以說 《廣論》 噢!現在我是受了歸依了。 上面告訴我們這個怎麼引發的 以前內心當中引發他 「智人初受歸依 世 間怎麼引發 ?自己的 嗎 ?

?

的話 美國人覺得奇怪,怎麼可以讓 明相應的習性 面客觀環境, 言教就是現在我們世俗上面所受的, 我們整個的就是受這個 我也……這個不必去談它,主要的就是平常的時候我們內心是什麼?與無始的無22′53″ 他就說他如果打你一拳,你至少要把他打兩拳,否則把他弄死 他就說上帝造了動物給你吃的 人都感受得到 ,他就說告訴你忍辱 告訴我們的很多概念, ,加上這一世眼前的境界現起來,你自然覺得這樣想。 所以 我們東方人到美國去, ·他打你一拳,你至少要打他一拳半哪 ·那這個就是言 ,你前面欠了他,這一世還他,這就是言教。 這個叫言教 從家裡的父母,然後呢尊長,到學校的老師 這個就是他的言教啊 就是這樣。如果你生在天主教家庭 很多小孩子人家都讓 !這樣。如果生在中東地區 0 然後人家告訴 如果在佛教家庭 對不對

九九一年版·第十九卷

哪裡領會的啊?僧。清楚不清楚?所以這個三個是一體的,這個三個是一體的 不懂?這個法一定要佛告訴我們的。雖然佛告訴我們的法,可是實際上現在我們領會從 不再是世間的愛、取,而是正知見,現在清楚不清楚?所以正歸依的歸依的法 現在呢,告訴我們的不是世間的言教,是佛真善知識告訴你這個。所以現在跟它相應的 所以經上面告訴我們:最好的是善知識24'00" ,最可怕的是莫過於惡知識 ,是這個道理 -,現在懂

是說: 你 内心當中自然有一種力量,不再像前面那個作,或者前面的教一樣, 力量,這個叫不假緣辦。所以這個無作是對前面那個作來說的 ,跪下來拜幾拜,我唸一句你跟我一句,這個不要了 所以正式地歸依了以後,以淳重心說:啊24'40" 一發、續現的話, 心心念念把住它,然後呢這個內心當中啊,你會很體會。照理說 不假緣辦,自然而然就可以了。這個所謂的不假緣辦, !原來我生死痛苦當中這樣啊 !他內心當中自然有這個影響 還要什麼師長告訴 ,他的問題 !我現在

,無始劫來留下來這種業體的有無量無邊,而且力量非常地強盛,對不對?遇見了這 實際上呢在我們生活過程當中 !因為真正的內心當中存下來這種影響力量是無量無邊,不僅僅是今天受那個歸依 ,是不是真的就是自然而然地任運地就起來 ?不

是不是這樣呢?雖然你想這一堂課好好地聽、好好地用功,那眼睛閉就睜不開了 不然呢,該要睡覺的時候你偏偏又睡不著了, 讓他一下 個境界以後 ,對不起世間的習慣又起來了;雖然你想不貪,以前的這個習慣又起來了, 一定是最強盛的先來,所以這個境界,欸,看見這個東西以後 這個力量就是在著 雖然你想

智慧,這個智慧叫聞思相應之慧,真正修持得到的話,那個就是修相應的驗證的 惑、這叫無明,現在呢正確的認識的叫正知見、叫智慧。不過這個地方呢 確的認識 所以真正修行的時候還要什麼?還要努力!努力靠什麼呢?努力靠正確的2620" ,然後呢啟發。正確的認識叫正知見,正知見要曉得它的殊勝的好處,啟發那 以這個情況取代了愛、取。現在這個清楚不清楚?前面的不相應的這種叫 ,是因當中講的 認識 ,這樣 ,

天;如果你還了解這個第一義諦,有出離心的話,這個淨業,小則是往生淨土 造的都是善業。 然後呢怎麼辦哪?說:哦,以前這樣做,錯了、錯了 一定照正確的去做 這個不同的 然後呢作祖。所以它歸依有這樣的大的力量啊!於是這個念頭一直擺在心上面、 這個善業兩種: ,現在我們重新把這個溫習一下。了解了這個 所以正知見、是勤精進,勤精進是個行為啦,於是造的什 如果說你這個善業只是從因果方面著眼去看的話 !我是從懺悔那方面說。真的懺悔 ,當我們對境的時候 ,大則是 麼 ?

候怎麼辦哪?怎麼辦?欸,昨天寫在黑板上,記得不記得?「常勤觀察,始號持奉」 那這個持戒這樣的 一直擺在心上面,平常的時候起心動念對境的時候,欸,它馬上現起,不起心動念的時 ,歸依是這樣的啊 ,

100

世間那些東西我可以暫時不管,這個才是我要的。你全部精神擺在這裡,當你全部精神 你這個心裡面對這歸依的這個影子、 樣去作造的苦因,造的苦因非苦果不可,不幹了!所以你一直在這個方面努力,於是 擺在這裡,觀想這個了解得很透徹,對境的時候還會不會去貪了?看得很清楚, 的真實的內涵。我不是要得到快樂嗎?這個才是!不是世間賺大錢。所以,哦, ?他真的有智慧了解了:噢,沒錯!我不是要去掉痛苦嗎?這個才是真正去掉痛苦 還有另外一種呢,28'24" 「智人初受」是「專心緣此」,為什麼叫智人初受,專 印象,越來越強盛、越來越強盛、越來越強盛! 你這 這個 心緣

得到 候我們就歡喜什麼?出去跑、玩! 同的生活經驗。如果有共同的生活經驗,那好!譬如說以我來說,我們在學校裡的時 好的那一方面,我們不一定體會得到,但是壞的那一方面,我想我們大家都體會29'16" 。你們那個要個人想你們的去了,那我就沒辦法想,因為我並沒有跟你們有過共

南山律在家備覽略編手抄稿 九九一年版

# 南山律在家備覽略編手抄稿「九九一年版

第二十卷·A面

已經準備好了,就是這個樣。 譬如說現在年假了,年假還沒有放假之前你就想:欸,今年這個寒假怎麼辦?一定是又去00'03" 爬山、又是什麽,到哪一家、到什麽地方去。到春假哪怕只有一天、兩天,幾個禮拜之前 腦筋裡面去想, 這就是平常我們經常有的一種心理狀態。

就不太多了,這個是很糟糕的一件事情。但是我想你們確定可以體會得到,在我們平常 狀態當中是怎麼樣的情形。 以我想成家立業的人, 訴你們的話,因為我念完了學校沒幾年就做了和尚了 個無明這樣走的情況 而然順著這樣的情況 所以平常的時候00'28" 。當然你們個人有你們的,這個我比較……我無法把我的經驗告 ,慢慢、慢慢地一步一步地去推展開去,這個是什麽?隨順著這 不會有空了去遊山玩水吧 正常狀態當中,我們緣念的就是這樣的緣念法。然後以後自然 !總歸是弄錢對不對?這個我的經驗 ,我並沒有成家立業的經驗

這樣啊 境界現起的時候,你自然而然就這樣去做。 開始不行 貪瞋癡強得不得了。假定說你全部精神努力跑得去做,同樣像剛才說壞事情一樣 吧!偏偏心心都亂,這樣。我們說我們皈依了以後,希望無貪、無瞋、無癡吧 不是這樣?那我想既然大家都有,好辦!把它轉過來,轉成好的 面經驗增長越來越純熟, ,的確像三腳貓 做了什麼也好,剛開始你處理這件事情,對家庭有很多不一定真正做得很好 那麼先不去管它這個 ? 一定是越向後這個力量越強, 慢慢地越來越好、越來越好、 、慢慢地有了經驗了 一樣,你雖然要皈依 一方面腦筋全部貫注在這裡被它牽去,這個是不是大家都是 這個先不去管它。至少在這種情況之下,當你成了 ,做生意也慢慢、慢慢做得有經驗了。 一方面力量越強, ,它偏不聽你招呼。我們說希望念佛一心不亂 越來越好!於是到後來你不要去想 一方面你那個技巧越熟 。剛開始皈依 然後 任運地 偏偏 的時 家也 一方 ,是

過的啊?不要!做生意亦復如是,是不是這樣啊?我們人人都有這個經驗,現在反過來 來,燒飯的該燒飯,上班的上班、上學的上學。從來不要想:欸,我今天這一天日子怎麼 多事情不曉得怎麼辦 所以就像現在譬如說家庭當中,剛開始的時候,譬如說成了家了02'41" ,做了多少三年、五年以後,大家從來不要操心,早晨幾點 家裡的事 鐘起

用在好的上面的話 ,它自然而然起心動念都是這樣,這個力量越來越強、越來越強

個境界現起了,我現在應該怎麼作離苦之因,怎麼作得樂之因,你很清楚、很明白 擺在這個地方。於是你養成功了習慣以後,任何一個境界現起的時候,你就很清楚: 要檢點自己:是這樣 然後家裡面什 一件事情: 」就這樣 這個操作 所以這個皈依本身並不僅僅是皈依完了以後,就是完了以後,它不斷地在操作03'14" 「嗯 !下班的時候又來一次,到了傍晚又來一次,睡覺又來一次,要六次 麼弄飯弄好了以後,吃過了以後上班去之前, ,照著規定的話,畫三夜三,大家還記得不記得?這個很重要 - 早晨起來 !皈依佛 、是這樣、是這樣 、皈依法、皈依僧。」他生活當中已經處處照這個去做了 ·然後有了這個概念,生活當中處處地方拿這個 「皈依佛、皈依法、 這

對境的時候你會不會不照著這個法去做?不會!所以說,它越到後來、越到後來,這 掉這個錢 個錢哪?這錢本身並不快樂,可是這個是快樂之因對不對?當然你非賺不可啊 :這個離苦得樂之因,拿我們世間來比喻的話,你看見有錢可賺 ,這個錢無所謂苦樂,可是這個錢丢掉了是痛苦之因,當然你不願意丢掉 說依體起行。 ?大家想想看 這個叫什麼?隨行,隨後來了!它前面有這個力量,然後 ,現在你很清楚明白地 -正法這是快樂之因、 ,你會不會不賺這 去苦之因, !然後丢 一直

105

增長、 對不對?是不是?請問如法行的反應下面呢?你會不會墮落惡道去啊?就這麼清楚耶 任何惡劣境界現起的時候 個的業就是這個,那是非去不可 一直增長。於是到最後臨終了,有兩個方式:第一個方式,你一生積累的業, ,你內心當中什麼反應,什麼反應哪?如法行的反應出來了 -還有一個,就算臨終的這個現那個惡劣的境界現起了 整

歉昨天晚上沒講清楚 不管是哪一個, 講的東西 了解了嗎?回過頭來你看十二因緣也清楚,然後看戒也清楚,苦集滅道也清楚 五戒的真正的特質,現在清楚不清楚為什麼用十二因緣 我們平常只是講皈依 你一定要如實地了解,論、律上面的,那個時候這個律才真正有用 講業也清楚。這個就是皈依 今天清楚不清楚?我但願你 皈依 皈依半天, ,皈依體是這樣的啊 們 皈依了半天為什 我已經說過了 , 把它這樣地聯合 麼沒有效 我這一次 0 ?很抱 同樣 整個 起

財 都是不相應的 個不得已 這樣 請問在這種情況之下,皈依的福怎麼樣?有沒有限量?有沒有限量06'26" 後面也說得很清楚 ,你心痛 現在你皈依的話, ;再不然的話, , 然後布施財雖然說清楚了以後 你為了看功德,你忙這個功德 切如法行,這個如法行是無限的。 你有兩個情況布施 ,這個都是有漏 假定你真…… ?你布施人家

樣的皈依 這個如法 這麼無限的 本身, 功效 法則了解這個業果的話, 將來最後的結果一定證涅槃。因 ,因為得到了體以後依體起行哪 你一定生天 所以這個皈依 如果你了解第一義諦的 , 得到這個體以 話 你就這 後有

皈依 清楚不清楚? 後面的行為來說 後面的行持 以後, ?哦, 那麼有人問 你怕失掉這 要想得到這 , 而 : 這個行持是根據前面所得的體而引發的 為什麼叫 個 叫 作 , 保護你原來這個 個。 依體 然後得到了 依體起行 起行 0 ` 還有 미 這個體以後,下 依體起護呢?這個體就是願體 「依體起護 一個呢 就是你希望這樣 \_\_ 。名詞是不同 面這 , 所 以 個 從這個前面的願體引發 體就有一 , 0 結果得到 種力量, 你 内涵是一 為什麼要求 引發 3 個 ,

你保護它 打破掉了 去搖它呀 它已經壞掉了, 所以前面<sup>08'05"</sup> 沒有這個隨行這個願體是也空受,又壞掉了 實際上那個 那好了 那麼這 這個 壞掉了嘛當然是白得。像那個聚寶盆一樣 個搖錢樹 띠 雖然你得到了,沒有用啊!所以不能破壞它,還要保護它。 作 心理就是不斷的行為,這個行為就是我們的業行。這個業行 願 體 這 個錢掉下來。 後面這叫 隨行 得到了 0 沒有這個願體沒有這個隨行 ·儘管你得到了無價之寶, 以後,第二天還沒搖 ,得到了以後你天天去跑得 你把它 你還 反過來 就是 沒用

皈依 小則是善業,生天的果報, ,有這麼大的無窮無盡的力量在 大則是往生以及究竟成佛作祖,都從這地方, 所以說這個

造了以後它馬上感,所以一定感得的這個善淨之果。反過來,如果說你沒有正知見 是惑?不是。是什麼?正知見或者是聞思相應之慧,造的業呢,是善淨業。同樣地 業,現在你皈依了以後,還是我們還在集諦當中,這個道理以前也說過。但是現在是不 然你有善業,沒有這個正知見的俱有因,這個善業不能感果,是不是這樣?對不對 把它套到這個公式當中去, 惑業, 惟集諦當中,在思惟集諦的一百七十頁,這個一百七十頁叫: 」兩樣東西,我們不妨看那個論吧 1過頭來 以 煩惱而 這個地方我們停 為上首。 你沒有善淨業而你有正知見的話,它無間能夠造作對不對 」這一段大家還記得哦 <u>-</u> 下 !這個上面的話,我們比較看得清楚一點哦 ,也想一 想 上一次曾經說過, !那麼生死因當中需要這個 「成辦生死之 「成 辦生死俱須惑 因 俱須 ·在思 惑跟 ?

實際上這個增長向十方面增長的,看看這個有限量嗎?所以你真正地皈依了以後, 見。然後你從皈依開始 那麼現在這裡又來了哦10'41" !現在你皈依了以後 Ú 心念念緣念的話 正式皈依的是法,皈依 一直在這個力量推動它這個增長 的法是什麼 ?

得到 它有這樣無量無邊的功德 耶!這個如意寶跟聚寶盆, 的 如果拿物質來形容的話 任何代價是買……你沒辦法來算價錢的東西耶 這個相當於什麼?像那個如意寶 就 相 當個聚寶盆 所 以他說

頁 下地獄還是它 的整個內涵就有了 他不是說幾世圓滿嗎?現在把幾世圓滿看一看,如果了解了這一點哪 那麼這個影響清楚了以後11'23" 。你要想念佛往生,它;要想學自求解脫,它; ,下面再看十二因緣當中。十二因緣當中 要成佛作祖 那這個皈依 百八十五 它

三支。 我們 知見 在了解了佛法以後 管了, 能生有了,下 怎麼二世圓滿呢?說能引、所引中間有無量劫,但是能生、 一皈依 善法欲、 我要達到這 好壞反正在輪迴當中 如果說我們沒有皈依 ;照著去做, 面一定所生。 勤精進。欲是什麼?一種強有力的取啊!勤精進就是你的行啊 個量, ,你採取的什麼態度?皈依。皈依的是什麼?三寶。 那麼靠僧傳。所以你內心當中不再是以前的愛、取,而是正 佛是告訴我們 ,這裡我們根本不談它,好也是不要的,壞也是不要的 那麼這個能生是什麼?就是愛、取、有三支,愛、取 ,不了解佛法 你所以要得到這個量的 什麼狀態 ?隨著無明 大師 所生無餘間 相應的愛、 佛是我們仰望的 教導的方法 隔 !所以 那不 只 0 現

能生有了,下面一定所生,造了這個業,一定這個樣的,就這樣 前面這個能生是愛、取、 有,現在這個能生是什麼?正知見、善法欲 勤精進; 只 要

起 情況之下感果的, 接的原因雖然是業,但是助成功的卻在惑。現在呢,你不是惑而是正知見, ,你不必說這一生造什麼業。就算是臨終的時候,感果的時候,你呀主要的感果的直 我們現在修行了以後,剛才是說從皈依了 哪怕臨終的時候感果的 , 一定是正知見引導 以後,有了這個念頭 這個說明你一定上昇。 所以在任何 然後境界

佛號當中要欣厭具足,現在可以講了。平常告訴你念阿彌陀佛、阿彌陀佛,你念了半 說為什麼一聲佛號能夠萬修萬去,這一聲佛號當中為什麼要具足信願 你嘴巴裡面唸了半天,無作有沒有?沒有無作,這個不相應當然沒有用嘛 你的內心當中怎麼想啊?不了解。不了解你信些什麼?就算是了解,了解不夠透 所以你真正的所生, 現在還是從十二因緣來講,十二因緣當中前面的能生是什麼?| 定是這個善淨之1423" 心是非常虚浮的。現在這個地方要告訴我們的 這個 一點都沒有錯 一定是善淨之果,對不對?了解了這一點,我們才能夠確定 這個世間實在一無可取 !」你信得過佛講 ,要發的是什麼?發的是無作 ,為什麼這 所以這 !現在一想 叫 0

這上頭 跟著 什麼 内涵還是同 ?有信 阿彌陀佛 在這種狀態當中你造的什麼業呀?那很清楚 一個道理呀 有了信以後你就有願了 ` 阿彌陀佛……」不管你是嘴巴上面出不出, !現在這個概念清楚不清楚 這個地方這是願體啊 !是不是?然後講戒,它下面的 內心當中 !所以你下面的行 全部精神擺在

量世沒有動它 所以感果一定經過能生一支,所以說前面造的因擱在那裡沒動,下面一定要經過能生這 麼?別的因在感果耶 能引這個因,到所引這個果,這個因感得這個果,中間一定要經過愛、取去滋潤它 這個慢則三生的包括什麼?包括四生以下的所有的無量阿僧祇劫都叫三生 了善一定是上昇。好 支引發它,下面馬上所生。所以它整個的過程還是啊,前面因擺在這裡 有兩生、最慢的是三世。兩生就是這一生造了下面馬上感,造了惡一定是墮落 所以<sup>15'49</sup> ,一定要能生這一支滋潤 說我們了解了這個,那二世、三世的根本原因;那麼他說慢的是三世, 不算;動它的時候叫能生一支,下面馬上所生, !這個我們已經了解了 -.所以對它來說 ,萬 ,對它這個因哪 一沒有能生這一支滋潤,這個不感果。不感果是什 那麼為什麼叫最慢三生呢?慢三生就是從 ,這個業因種下去的業因來說 所以叫三世。所以實際上 所以叫三生。 ,然後經過無 最快 。换 ,造 它

那麼這個為什麼要這樣講呢?現在來了 我們希望得到快樂、希望去掉痛苦

問: 人初受 奉持是祖師告訴我們的 内容是這樣 !二生就得怎麼辦 你願意兩生就得 , 專 心緣此 啊 呢?皈依 ,還是願意要這個三生中間經過無量阿僧祇劫啊?當然要二生就 或者呢「常勤觀察 ,我們是一心觀察是專 嘛!你 心心念念這樣去皈 \_ 心奉持 心奉持」 那當然你非感果不可 0 依。 不要說 所以 或者你用的量是「智 「始號奉持」 佛法的 始號

到我們. 佛法 就有這樣的一個真實的內涵 因為我怕苦啊 別的都放得下的 假如 17'54' ,像我哪談得到圓滿!我只是知道一點皮毛,真正的佛法那個皮毛你了解了 啊,真是啊這個放不下 自己的業 了解這 !因為我要快樂啊!所以現在我們說起來好遺憾 點 宿生沒有好好地積的業,所以沒有得到這個圓滿的教法。這個不是 對不對?以我現在的了解來說就這個樣呀 還有哪 一個 那個放不下?我只有一件事情放不下 人說不想修學的?還有哪一個 !我就是個修行放不下 ` 好可惜 人說 : 哎, 修行 !這個也牽涉 這 !除了 個修

楚 聽懂了 那麼這個解釋已經大概清楚了18'39" 以 後 對不起,不一定做得到。我想今天大部分聽懂了 ,下面 有兩三句話 ,這個交代過去這件事情 實際上很多人早 就 清

得正知見,正知見了以後去懺悔、求皈依,你這個做到了 什麼 今天就講到這個地方為止 必須要的是懺悔 此重新再說 ,要學定。 ?這個這裡要仔細地檢查一下。無量劫以來這個惡習氣,換句話這個就是業 一下 做到了沒有  $\sqsubseteq$ 「哎呀 0 我們往往不了解這一點,剛開始學佛,說: -懺悔!所以我們 ·我這個什麼不行,要忙忙這個 ?我想很多人跟我 0 真實修行第一件事情固然是皈依 一樣 「 唉 !很有道理,可是做不到 第一件事情 ,下面都有。 「哎呀! : 關於這一點 我這個定力不 可是皈依之前 先要了解了 因

了解了。 這個宗體當中 如果有這張表的話你們就看。這個全篇分成功四大篇:宗體、持犯、 如果你們要學的話, 重新看 紹 如果說你們自己沒有時間做的話,就看那個 那麼現在請翻過來,翻到第二十頁,翻到二十頁開始講五戒。19'50" 下 一看那個表 那個法體行相當中第一個講 敘述一下 内涵 ,又分成功戒法、戒體、戒行 這個 要經常擺在這個地方,就是一路上面去學,一路上面就對照著去 我第一天還是第二天發給你們一個科判,這個科判非常有用哦 說「通敘戒法」 叫作宗體, 整個的內涵當中分法 「法」就是戒法,那麼戒法第一開始先要簡單地 。這個通敘戒法什麼意思呢?就是說「通」, 、戒相,這樣;換句話說, 《南山律在家備覽》 體 、行 正講五戒之前我 懺悔、 一開 相 第一個 頭的 這個 別行 一個表 我們 一定是 0 那麼

了解了以後 整個的; 叙 ,然後就開始正式地去受。應該分兩部分。 , 敘說,這樣, 那麼整個地來敘說一下戒法的內涵。 這個戒法的內涵

現在看通敘戒法當中第一個叫21'41"

的內涵 給我們 如 說 了解了以後 何進去? 一說 。所謂示相就是把那個它戒法的這個特徵、行相讓你很清楚明白地了解,所以 一種開示 說 「略辨教體」 ,再下面告訴你怎麼進去,所以 ,使得戒法的這個名字的內涵很明顯 ,那麼下面緊跟著就是所說的這個體, 「示相彰名」 「顯知由徑」 ,先把這個戒法的名 ,彰就是彰顯。 ,名字有了 約略地把它說明一下 了解了這個名字 字、 内涵了解了 内涵是什麼

整的還有沙彌,然後具足,乃至於菩薩等等,不過這個是《在家備覽》 等,所以第一個是「翻邪三歸」 然後這個受歸當中的次第又分第一步、第二步、第三步、第四步 概了解了以後,現在一張藍圖, 了解了 這個歸戒儀軌就是進去的法則,相當於我們說我們要造一個房子 這個緊跟著下面要開始進去了 這個藍圖對我們來說,就像我們受歸的這儀軌一樣 ,然後緊跟著「五戒」 進去了有一定的規則 「八戒」 。下面應該完完整 所以 幼稚園 , ,所以沙彌、 那前面的大 叫 小學等 0

下面是「五戒」 比丘不列 ,清楚不清楚這個內涵 正講,二十頁 ?那麼現在我們已經講到翻邪三歸 内涵已經有了

### 第二節 五戒

五戒中分為七項 七料簡雜相 六作法差別 五懺悔清淨 四歎功問相 三預習發戒 二簡人是非 一戒德高勝

和尚, 蕅益大師,他《靈峰宗論》上面有一段話。有一次蕅益大師在一個廟裡邊,看見一個 有 勝 一個人問題說 這個是兩個內涵,非常殊勝、非常高超,這樣。而這個地方特別的有一點 這個 這個 我想很多人有這個經驗。是,不要說我們 那個和尚不曉得談什麼,談 一開頭就講一個 : 「哎呀!這個戒這麼難學,不懂嘛得倒還滿好,懂得了以後真不敢 戒德高勝」 《大寶積經》 ,為什麼這個地方又要說一下戒的 。那個和尚就說:「唉!我如果早看 ,歷代的祖師都是這個樣。 功德 我總記得 ,前兩天 ?高

他就莽莽撞撞地進來了。 的條件要如何如何 了《大寶積經》 」所以他說 : 我和尚就作不成了! 作僧如何如何 「我早看見了 進來了以後翻開經來一看 ,我不敢出 0 那個時候他一片糊塗,覺得:欸這個出家好啊 」為什麼?因為《大寶積經》 說: 「哎喲 這麼難噢 上面說這個和尚 !哎 喲

那好嘛 真正的 別的可 我要走這個 内涵的 了經才曉得出家怎麼樣才是個如法如理地去作,所以 ,沒有用 蕅益大師怎麼說啊 看得晚 殊勝 在這裡。所以真正的經 以不作 !你要的東西全在裡頭 有它的這樣的一個特別的內涵在 !其次 ,不這樣做的缺陷 這個再好, 這個 對不起, 出家就出不成 看了 ? 那大騙子 修行非修不可 經以後才曉得 「恰恰相反 讓你去比吧 論上面,重要的論尤其講行持的,第一個告訴你 除了這個裡邊沒有別的了 ! 他為什麼這樣說 害我們 !恰恰相反 自然……。 的 像我剛才說的 !比了半天,覺得: 不要它 !我真正早看了 為什 出成了 ?有兩 ·懂不懂 麼這麼苦還要非修行不 我請問你 你了解了這 個理由 否則的話 哎 這個道理 以 後 0 , 對不起, 再苦, 第 你要不要 個內涵以 ,形式雖然作 個理由 出家才 這 可? 出 後 ?它

我不幹了 是苦欸 ,告訴你它是好 **反過來說** 了原因, 我就跟著你走 「欸,這樣啊 在世間上來說,他並不先講集而講苦的原因 「我忙了半天你跟我講這個,我生活都解決不了。 !懂不懂這個道理?所以戒德高勝 -對不起,那我得停下來,先聽聽看。 所以世間的行相, 一定告訴你世間的苦 ,大家懂不懂 真的苦,那 」他告訴 然後出世的 你: ?先講 那 這 原

來說明 好笑啊 毛病 生善根 你必定成功 修學過程當中的 為什麼要說這個呢 有宿生善根 ,啟發我們的信心 !所以在這個地方,我們也了解一下它這個特點何在。所以這個地方引經上面 ,抬起頭來一看月亮就成佛囉, ,否則你立頓走錯一步的話,說有宿生善根不算,否則的話我們 次第 只要聽人家 ?一方面固然是這個次第的為什麼安排 ,是要這樣走進去的 ,啟發我們的尊敬 《金剛經》 這個這樣的 ,啟發我們的仰望, 「應無所住而生其心」就開悟了 這個我們應該清楚。 啊 !所以 在這個地 這是第一個 還有 你照著次第走進去 方說了 方面 這個大家 一定走出 再有宿 將 來我

然後這個地方的內涵要告訴我們的什麼呢?告訴我們28'16" 「戒法清澄, 絕惑淨業

法界 說 哎呀 ,不是普通的單單的善可以得得到的,它內涵特別說這個。你了解了這個不會 那我只要做做好事就行了,那何必去皈依,何必去求戒?」你了解了以

做一件好事情,受了戒以後這個回報是無量無邊 戒的真正殊勝的地方,下面會說 啊 ·你非要去皈依不可,非要去受戒不可 · 這兩個有絕端不一樣的內涵在,同樣 ,普通的善是有限 這個才是它真正

118

還要告訴你一些內涵, 還有一個「歎功問相」,妙不可言!噢,這個於是你預發了以後,下面了解了 算,事先要預先要了解,那這樣才能夠真正地引發這個戒的真正全部的功效。 不是隨隨便便可以來作的噢!所以他還要看看你夠不夠條件哦 了解了它那個高勝,是非簡別了,然後正規地去練習了,要去求得之前 .悔跟前面那個三歸當中懺悔有不一樣的,前面的三歸當中單講懺悔 0 「懺悔清淨」 第三個 因為這個戒德高勝,第二項求戒的時候不像普通了,「簡人是非」 「預習發戒」 再讚歎 ,因為這個是特別的 ,然後再問 ,哦,受戒的什麼內涵。下 ,所以不是說 啊 ,所以第二個叫簡人是 !到那時候進來就 面再懺悔 這個地方叫懺悔 ,不是別 那麼特別地 預發之後 這個 的 就是

## 南 山律在家備覽略編手抄稿 九 九 年版

第二十卷 B 面

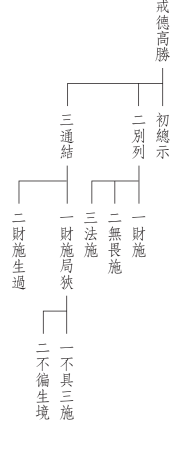
懺悔清淨,這個清淨有它的深厚的內涵在,所以同樣所得到的內涵也就不一樣了00'08" 單懺悔得 個地方細 作法 \_ 細地分別說明一下 到 ,的是翻邪三歸,懺悔清淨得到五戒的戒體,功效就完全不一樣!下面再 「差別」就是要作哪些事情。最後「料簡雜相」,怕混淆, 0 分七項 0 好 !現在我們看第一 項戒德高勝 還要把它每一

## 第一項 戒德高勝

00'48'

者, 行三施盡眾 《羯磨》 日一夜持戒 之 法 已施法界有情無畏。 註云 能 生界 開 功德 煩惑惱害之門。戒法清澄, 0 0 經云: 以 財 戒法類 有量不及此 即用戒法行己 有善男女布施滿 通情非情境故 也 0 化 故絕斯事。 他 盡 也 四天 , 形不盗者, 0 即名法施编眾生界 下眾 生四 《業疏》釋云: 事供養 已施法界有 , 盡 0 情之 於百 初 財 為局狹 財 年 受戒時 0 言 不 不殺 如 集 己

道宣律祖,這個道宣律祖的文我們還是不懂, 換句話這個三藏,這個三藏當中註解都是經律論當中。那麼《業疏》 。這一段一口氣唸完了再一 那麼這個《業疏》 就解釋 一解釋 《羯磨》 註,這個 下面還要元照律師的 《羯磨》本身就是律上面,這個律 的解釋 《濟緣記》 ,那就是 來解 ,



02'13" 即施無畏, 編生境故 0 施使彼 此二自行令他做之即 財法無畏施為三施。 《 疏 》 開悟即 云 《疏》 智慧也 還要來解釋它 法施也。財施濟彼困窮, 三者既備 盡下二別列。不盜不妄取 其勝可 一 初 知 0 總示 無畏令他安樂 財下三通結 即是施財, 以 初受時 不殺無侵惱 立誓 此二 初 臼 示 慈

施局狹 捨 , 得者則喜, 0 一不具三施 不得則瞋 二不徧生境。 , 能開煩惱 , 集下明財施生過。 故不及戒。」 集則不免貪求 則寧無 取

供養」 羅漢哦、還有菩薩哦 出家人功德很大喲 容,統統你供養他, 球吧!地球上面有多少?五十億人口。然後不但是送他一塊錢、一百塊錢哦 說布施的內涵「滿四天下眾生」 以我們信佛的人來說,這個五十億人口 個容易懂 這個是戒德的高勝03'12" ,古人說的 說經當中說有善男人、善女啊布施 四事就是說他的生活的全部內容。這個五十億人口的生活的全部內 !不是供養一個哦 !這樣 這個布施不得了耶!的確不得了耶!何況現在我們的世界上面, 現在把它一步一步來解釋。 。哇!這樣。拿我們現在來說的話,這四天下就 ,廟,你樣樣供養他 當中還有很多出家人對不對?我們說,欸,這個 布施就是把自己的錢財幫助別 那麼經當中告訴我 這麼大 !說不定還有很多 「四事 算地 想這

我們來分類 類通情非情境故」 什麼戒 下面說 ?五戒哦 ,世間是無量無邊的內涵,可是你可以分成功很簡單地歸納起來,不外乎 「不如 ,別的都有限,它戒法包含的是什麼?情、非情境。實際上拿世間 一日一夜持戒功德」 不是八關齋戒哦 這功德這麼大啊 喏, 持戒的功德一天一夜噢 !為什麼呢?因為 !現在這裡 「以戒法

法沒有一樣不包括在裡頭,所以它這麼大 依、正兩樣 依就是無情,我們人所依靠的 、滋養的;正就是情 ,對不對?這個戒

有呢 我們為了更容易了解起見,所以再加遍該生境。關於這一點今天再解釋一下 戒有個特徵 非常強盛的願望 ,這個誓受的話, !因為你自己願意所以你才有淳重心,這個是有它的特點的。 面呢解釋 ,第 個 所以要期誓受。第二, 這個解釋說 「要期」,這個受是「誓受」,自己願意的哦,不是人家強逼你 一定盡形盡壽;這個盡形盡壽其實已經包括了遍該生境, 初受戒時」 「遍該生境」 ,為什麼這麼大呢 。要期誓受這個是淳重心 ?當你受戒 所以這個誓本身是 可是

還

是說 這樣,意樂 西,對吧!我害你。怎麼幫法?給錢給你;怎麼害你?打你。是不是都是這樣啊 究竟 我們做任何06'13" 我這是一個,你是一個,中間所行的法。所以造業過程當中:事,這個是你, 所行的法,是不是這樣?對 加行這個是法,究竟, 一件事情 過程一定有三個內涵 好囉!這個重新說一下 。我幫你 ,所以我 :事是你;意樂是我 ?就

我的 人來說 有這個內涵在。 形壽皈依佛,盡形壽照這個佛去做, 果說你從它的內涵的深細去看,對不對?有沒有一點遺漏啊?有沒有一點遺漏啊 「盡壽 就在無限的時空當中, 無邊的情 這個生命存在, 一定對我們所現前的 現在我造任何業07'10" 我們修行就修這個 ,能對境的每一個人的「我」 包括了所深遠的時 非情境 只要在這個時間當中 對任何一個人來說不外從你出發。你造的業是你的 對每一個人來說,是不是每一個人自我?自我一生過程當中 造種種的業。現在我「盡形」,包括了什麼?我所對的境; 。所以不管在任何情況之下,境是無量無邊的 非情境。這個情、非情境是無量無邊,但是對這個無量 。所以盡形壽是不是已經包括了遍該生境在裡頭了 不管外面的境況是如何,總之你不管是 ,這個是當下的當體一個。 你一定照著佛去做 所 以它實際上這個盡形壽 而這個當體本身呢 ,我造的業是 ,但是對他個 ,只要你 ?:盡 ?如

不算 不是說 不過怕不清楚,08'47" !這樣,所以這個特徵就在這裡。 !「這個人對我有好處,我可以;這個人對我有害處,這個我放不下 蟑螂 還對外面的境界來說 我可 以不殺 , 螞蟻不行; 那螞蟻可 以我對外面的境 以 不殺 ,蚊蟲不行 遍該 生境 0 0 這個不 這個 不

有量的,財施永遠有量的,現在那個盡眾生界這是個無量的喲,所以財絕對不能 就是財施、法施、無畏施 有情無畏 面「盡形不盜」 麼行三施?下面再說。而且「盡眾生界」 ,還有遍該生境來說,是不是盡眾生界?那麼為什麼說盡三施,下面會解釋。 所以他說剛一受戒的時候怎麼辦哪?「已行三施」,已經布施了三施了。09'11" 」;然後用這個戒法「行已化他」就是法施,是不是遍法界?所以這個三施 ,如果盡形不盜的話,「已施法界有情之財」;不殺呢,「已施法界 ,就是盡眾生界 -剛才說不管你從盡形壽來 為什 下

施一點是什麼?還是貪這個功德而去做。現在你皈依 是痛苦的根源 前光貪,不相應,所以我現在不可以,拿這個來做!」內心當中的認識完全不一樣 銀子人人都好看,送出去的心裡有點痛心。布施不是這樣,你了解了:「哦 集散之法還有什麼?開煩惱之門。財的的確確啊!這個錢擺在這地方,看看那個花花 ,財施也許為了世間,「哎喲,這個有功德我就施一點!」這樣。所以你有功德所以 下面還有了 ,不可以、捨離它!」所以由正知見而策發的 -局狹,財是局限的 而且這個財是「集散之法」 由皈依而持戒 這個內涵也不一樣 ,是了解: ,這個以 正知 這個 °

樣,跟前面這個開煩惱門不相應,「絕斯事」。這個是用《業疏》來解釋 見是正對治煩惱的,所以它前面這個是開煩惱之門,「戒法清澄」,這兩個根本不 《羯磨》

必把殺、盜、婬、妄一個一個說,整個地共通地來結論,再說明一下,所以分三部分。 就是整個地講戒, 成功三部分,哪三部分呢?第一個總,第二個別。為什麼叫總,為什麼別呢?「總」 ,是分別地來說明,這樣。第三個,再下面叫 《濟緣》 來解釋 「別」就是講那麼戒什麼?五戒嘛,不殺、不盜、不婬、不妄、不 《業疏》 ,重說一遍。「初總示」,上面這個 「通結」,整個地來一個結論, 《業疏》 也不

一種狀態,而遍法界一切生-遍生境故」。 那麼現在我們看「總示」12'13" ,受戒的時候要期誓受、斷一切惡,而且所斷的這個對象並不限於某一個境 那麼財施、無畏施等等,這個就是都是三施,前面解釋已經解釋過了。 「以初受時,立誓斷惡遍生境故」,這個就是我們受戒 小乘的話,遍三千大千世界,大乘的話,遍法界,所以

無畏 ,分別地一個一個說明。「不盜、不妄取」,是財施; 那「此二自行令他做之」,是法施。就是這樣,所以說明這個。上面不是說財 盡下 就是「盡形不盜者, 已施法界有情之財。言不殺者」等等 「不殺、無侵惱」 是「別 ,是施

124

是前面這個 他解決窮困, ? 現在我這地方是又是慈悲、又是智慧, 「無畏施令他安樂」 財可以比得上的;所以財是局,而且有種種的……現在這個不 這樣,然後實際上這個叫局。現在我這個盡形不盜、不殺不是,什麼三 怎麼局呢?財施是「濟彼困窮」,單單財施你把財幫忙人家,最多幫忙 ,不殺不是無畏嗎?「此二即慈悲也。法施使彼開悟即智 「三者既備 ,其勝可知」 一樣 ,所以當然不

慧

施呢

施叫

難免的 是心裡面都在這個上面 想想: 有種種過失。 是容易了解的 !難免心痛, 不得 一 下 面 | 喔唷 則瞋 ,這個有功德,多送他一點;這個沒有功德,可不行!」這是平常我們都 集的時候 前面怎麼說呢?「集散之法,能開煩惑惱害之門」 他怎麼說?「寧無取捨」 財施既不具足三個,而且不會徧生境。 財下三通結 ,這個賺錢生意!」做這個生意一定跟貪心相應,這樣 能開煩惱 反正這種事情一定都是這個生死雜染之法。 ,故不及戒。 集是收集起來,收集起來「不免貪求」,那是我們賺錢 初句示財施局狹。 」這是特別說明戒德高勝第一段。下面又來 ,對!就這個樣。然後就算不心痛 一不具三施 「集下明財施生過」 ,二不徧生境 所以說它這個財施 還有呢 。散的時候 ,那麼這 0 ,我們也 這

### 《羯磨》 註續云 論 云 由 戒故施得清淨 也

有勢力 可怕 怕 無量無邊的 地獄裡面 又聰明 ;布施智慧的, 0 一定不清淨。 做壞事 論上面告訴我們 這個大獨裁者、大的什麼這些人,不曉得害了多少人、傷天害理的事情 内涵 ,造各式各樣的壞事,那害了!現在我們看看世界上面太多這種人, 、又有錢 不曉得到何年何月出來 痛苦 下面 腦筋不好 ,所以說這個布施是要由戒才能清淨 這個不清淨的布施對我們來說 財 啊!講了很多道理什麼等等,那還有智慧。 一世來的時候這個雜染就會跟著來 ,害了 :布施啊 無錢無勢做不出大壞事來;有了三世怨,腦筋又好 ·害了 ·三世怨有兩種:有一種單單布施錢財的, ,要由戒這個布施才真正清淨。沒有戒的話, !一生受一點點好好的 三世怨,三世怨往往比沒有還要可 0 ,到那時候的話, 下面解釋 談不了一百年很快過去 如果你沒有戒 有錢 唉! 、有勢 來世很有 ,不淨化 ,然後又 這 那個 那好

**《**業 疏》 故使來世受不淨果 乃至佛果 云 《智論》 如牛羊猪狗衣食粗惡 云:若不持戒得財施者 0 ,多貪不淨 若持戒者 既絕惡求 以 利求利 清淨行 惡求 多

這個上面說的論就是引那個《智論》 《智論》就是《大智度論》 《大智度論》 上

127

說: 內涵 怕很少吧 有了正知見, 還不大相信 好了廟然後去修行去了。 在銀行裡,然後我去出家去了。 這是容易了解的 你這個修行保證不成功!你有大善根,例外。我們根本不了解修學佛法的真正的 「若不持戒而財施」,對不起 當你弄錢的時候,腦筋裡會不會想到:啊,我為了修行 現在大家腦筋裡是、多少很多人是這樣的?你幾時為了想修行去賺錢去的 !就這個樣 包括我當年也是這樣想,還沒出家,要出家之前心裡想: ,現在完全了解了。你真正要想修行的話,正知見第一,不要忙這個 一步跨出去不要擔心!如果說你還在忙!說我先弄好了一筆錢存在銀行 ,平常我們往往這個樣,往往這個樣。所以在這裡我們先不談別的 」我幸好遇見善知識 」這樣。乃至於出了家了以後: !這個時候「多貪不淨,以利求利 ,告訴我這個行不通,這樣 、為了修行?那大家想 「我先造一個廟 「先賺一筆錢存 ,惡求多求 0 當 , 造

是這樣 然後就算你說在事先準備 心裡想些什麼?哦 ?這是什麼?這麼強盛的業力擺在這個心當中 ,這個股票 「我想來修行 !眼睛瞪得這麼大,然後 所以要去賺錢 你本來已經散亂 一 喔 , 等到 這個是 非常強盛的 你正 賺 是不 錢的

銀行裡又捨不得,虧掉了還想再去撈回來。這是世間很膚淺的地方 ,我忙都忙不過來!要去賺錢,這個不去管它了!」結果賺了錢 你就被那個強盛的惡力,就能夠心情寧靜得下來嗎?那個時候 띠 , 賺到了 擺在

你了解了你都擋不住,已經再更強盛了,你就有力量擋得住了嗎?這是我們平常的時 十二因緣這個過程當中,現在你這一念當中已經引發了這種東西,它非常強盛。 才去修行了,這越弄越差!下面再看 ,應該正 實際上這個真正重要的始終在什麼?業,始終在業!所以如果你前面懂得了 確認識的一點。所以平常我們修行,總是覺得: 啊 ,我怎麼弄到什麼情況 現在 這個

## 疏 云 「前明破戒行施之損 若下次明持戒行施之益。

去行施這就對,這就對!那麼關於這一點,在家人尚且如此,這個出家人以後就要小 拿戒法自己淨化自己內涵、自己內心,這個是實際上的真正對佛法最有貢獻的是這個 衡量不是這樣的話,那出了家以後再去弄錢,說要去供養別人,錯囉!出了家以 在座的有很多我曉得準備出家,說萬一將來你們準備出家的話,注意噢 這個容易。 那個的確他是護持來,這個是我們無限地推崇,了不起 就算你布施,但是如果說你破了戒,對不起,不大好;然後持戒而 !當然有 後

你一定要照著經論上面,佛菩薩祖師告訴我們的,不要愁沒有吃,只愁不相應。21'24"

130

吃,永遠吃不完。實際上在我一生的過程當中,有很多經歷,你如法行持,絕對沒有 眾生出了家了, 這個《佛藏經》 上面,這一部經說得非常清楚:乃至於末法了,三千大千世界所有的 你只要如法行,如來白毫相當中百千萬分之一的功德,給你們統統

餓的道理,到那時候問題就會解決。就怕你不如法,不如法那沒有用!就像契約一樣 ,訂好了,又是你自己破了, 這個不如法,那人家對方當然不能履行啊 !法這東西

是絕對清淨的。這第一個,這地方說戒德高勝

## 第二項 簡人是非

第二個,簡人是非。這個簡人是非,把這個地方唸一下,這個比較容易懂22'22"

於六親所 《羯磨》 註云: 比丘比丘尼所行不淨行否?父母師長有病棄去否?殺發菩提 「當於受戒前 ,具問遮難。故 《善生經》 云:汝不盜現前僧物否? 心眾生否?」

這個雖然受戒這麼好 ,可是如果他自己有罪障的話 ,這一種人不能受,所以事前

淨行 持犯當中會說明。如果說一個人盜了現前僧,那這個罪過之大,不得了 他不能受;這個遮止的遮, 別是殺菩提心眾生。犯了這幾樣東西,那很糟糕 戒。還有 要看一下 一樣東西 ,這個是男女的事情。還有對尊長 「六親所」,如果在家的是「六親」,對出家人「比丘、比丘尼所」, ,受戒之前「具問 -現前僧物。 同樣的盜,盜別人的東西跟盜僧物不一樣,這個以後將來在 「遮」就是不行,行不通。引經上面說,第一個盜,盜有 一定一一地去問。 ,父母、師長有病的時候你不管 - 怎麼?下面看: 「難」就是犯了這種事情 ,以後不能受 還有呢 行不

24'15" 《齊緣》 釋云: \_ 註中四種乃性重中極重之者

這個性重當中最嚴重的

白衣有犯 障戒不發

這個 在家人如果犯了這個 ,對不起,受戒決定不能發。本來還有一個叫大妄語

<sup>24'35</sup>" 大妄 非彼犯故

本來還有一個叫大妄語,什麼叫大妄語?就是說:欸,我證了果了, 這樣 我證

可是實際上,說不定現在有很多人還會犯這個毛病。我想這個對我們信佛的人大概不 了什麽果、我見了什麼,悟了道了或者什麽,這個叫大妄語。普通在家人這個談不到,

會,倒是從外道,很多人莫名其妙地在搞這個,這是很可憐

25'04"

見病棄去可攝殺中。」

那麼這個是註解。下面有一行小註:

25'13"

若有遮難者 懺淨可受五戒 0 唯污尼或污比丘者 已後不許出家

污那個尼 前面有這遮難你可以懺悔,懺悔乾淨了以後還是可以受。但是如果你前面犯了 ,男性是污尼 ,女性是污比丘 那這個以後絕不可以出家 非常嚴重

≪業疏≫ 污, 戒 能障聖道 故不許出家 如 《成 論》 0 若為白衣 五 逆罪 得善律儀 賊 住 污尼 , 不遮修行施慈等善, 毗 尼 不許者 是 人 為惡所 有世間

─ 初引文 ── 二明通在家意

- 二義決

前面的小註就是這一個。所以說不遮、不影響他修行布施、慈悲等等,這個是世間 障聖道」。不過雖然出家是不可以,如果說他受五戒,可以;這個受五戒還要懺悔 法 了這種他再怎麼弄, 出佛身血 ,世間 這種情況之下 或者跑到僧團當中偷受利養,或者特別是看這個盜法等等 這個解釋一下 ` 戒就是五戒。實際上這個差別在哪裡呢?就是說出家一定可以 弑阿羅漢 , 戒律上面不准許 不可 這個 ` 破羯磨轉法輪僧。 以證得涅槃之果 《成實論》 ,為什麼呀?因為這個人造的惡非常嚴重 上面說「五逆罪 ,五戒的話得人天果報 「賊住」 ,賊住也就是說在家人偷竊出家人 ,五逆罪就是殺父、 ,下面有個小註等一下 ,這個還可以 得涅槃的 殺母

**準此**27'12" 有過 如文不合 必懺蕩已,二教無違。但業重障深,不發具戒也

違 個罪很重, 下 面 面有個解釋, 這個 所以「業重障深」,不可能啟發他的具戒的戒體。 準前面這個過 世教跟出世兩種並不障礙。不過這種情況之下還是什麼?他這 像那是不可 以 那麼必須要懺悔乾淨

133

故。 初明制出家意。 世教與佛制也。恐疑懺淨容可出家,故約深重釋通教意。 《濟緣》釋云: 準下次義決。雖通五戒必約懺淨為言,有過不懺如註所簡故云不合。二教即 「初引文中二,(這個我想我唸下去就行了,不必一步一步地解釋。 若下明通在家意。且令誘接住善道故。 施慈等者布施修慈皆世福  $\smile$ 

這你們自己看一下,前面的解釋了解了,這就可以。下面有兩個小字,這個要說

一說

五逆, 人,竊入僧中共受利養,或盜聽正作羯磨等,即成出家之障難。 賊住 污尼或比 丘,皆十三難攝。已後不許出家。 住者 ,未受具足戒

說你們看見過的這樣,譬如說現在在國內幾個道場,我曉得他很如法去做的:淨律寺、 這個僧中作法,一般的狀態當中這個羯磨,這樣。這我要告訴你們噢 到廟裡面去,大家是……這個不是,是偷偷地這樣來。還有「或盜聽正作羯磨等」 「入僧中共受利養」 特別註明什麼是「賊住」,就是沒有受具足戒的人, ,這是一種,這是一種。這個並不包括我們,譬如說現在在家人 「竊」,竊是不照允許地偷 !我想有的人如果

面就如法去做這個內涵。關於這個今天晚上講到這裡 圓通寺、南普陀,那幾個地方都是很重要的。 大家要決定的話一定羯磨。 那從沙彌開始統統出去。跑到外頭可以看得見、聽不見的地方, 羯磨的時候 ,通常一定是先大家聚集, 他們會做任何很多事情 不准聽;那裡 僧團當中的事 「未受具戒者

135

第 21 卷

# 南山律在家備覽略編手抄稿一九九一年版

第二十一卷・A面

後,臨時的時候啊,如理如法地去行持,這樣才能夠證得五戒之體。那麼現在呢,看 體。如果說事前沒有預先準備 要預備,這個預備怎麼預備法呢?要「習」 勝」以及「簡人是非」簡單說一說,說過了。那麼第三項呢「預習發戒」,說事先先 二十二頁講「預習發戒」的這個內涵。 請大家翻開 《南山律在家備覽》第二十二頁,我們昨天已經把五戒當中「戒德高 ,所謂準備 ,這樣才能夠發得我們要求的這個五戒之 -要了解 ,把了解的還要修習,修習了以

### 第三項 預習發戒

○1'47" 《業疏》 緣》釋云:「前四戒並徧有情上發,唯酒一戒亦徧無情發。 志遠謂立誓要期。見相謂識知境量。」 云 「將欲受戒, 初須說緣境寬狹。 令受者志遠 並同具戒 見 白 , 先須開導。

有情;盜,同樣地雖然說盜是通人、非人、畜生跟無主,就是最主要的以有情上來說; 才能夠立這個遠大的志趣 所對的境是一樣的,但是產生的效果是完全不同。這個境、量我們都應該知道, 呢,正知見相應的。無明相應的行,使我們生死輪迴,一切痛苦的根源; 清楚,所以「見相謂識知境量」。這個境是說我們所對的境,以前無明相應的,現在 為什麼呢?使得大家產生這個效果。這個下面的效果說「志遠」,解釋是志趣 就是最完整的比丘、比丘尼戒這個意思,「先須開導」 婬當然是;妄也是;只有酒也同樣地遍無情。 文。現在的受的是五戒:殺、盜、婬、妄,這個四個戒都是在有情上面 「立誓要期 這一段,我們先講那個 ,這個是化制二種的制教當中 ,這個就是啊才是志遠、志向遠大。那麼為什麼會志向遠大呢?認識得 《濟緣》的解釋,回過頭來再看《業疏》 ,那是戒行,這無量功德。 而這個酒戒呢跟具戒的內涵是一樣 , 事先先要詳細地開示引 在這個裡邊 《業疏》是正 -殺,一定是 現在正知見 這樣 導

)4'51"

辨呢?說 現在回過頭來看《業疏》 說明白讓我們了解我們所緣的境界 0 「將欲受戒 ldot要想受戒 這個境界的內涵 那個時候第一步應該 是「寬狹」 是從 怎麼

地上面作努力, 說在那裡,使得受的人哪 最小的到最寬的。 一下達不到,至少我們眼前把達到的因應該種下去。究實說來 ,心有上中下三品,但是講這個內涵,一定應該 你有這樣的因,將來一定感這樣的果,這個是真實的 為什麼要說清楚呢?讓我們受的人 ,曉得我現在從哪裡下手、該如何。就是最究竟、廣大圓滿 很正確地、如理如量地,盡量都 ,了解受的內涵是什麼。 ,我們 現在就是在因 儘管受

6'14"

觀照的 尋的 羅漢真正的是證的是慧解脫 相,看見、見到這個相,不是用我們的眼前、眼睛來看的,而是我們的心智、智慧去 怎麼下那個究竟圓滿的因?只要把這個今天聽見了,擺在腦筋裡說:這我要去努力追 絕沒有這個可能 正因為如 !這樣說清楚了 今天就沒白來。關於這一點,這一個內涵就太重要、太重要了!太重要、 這個形相也不是說長短方圓,乃至於不一定是說徧法界的量。不要說法界的 我絕對緣不到;不要說我緣不到 以並不是說今天我們聽懂了,那究竟圓滿 !而是說現在我們聽見了:喔,原來這件事情這樣的 那麼我們才了解這個內涵。所以這個 而且他最廣的 還只三千大千世界啊 ,據我所了解的 「見相」 , 乃至於 我們怎麼可能 羅漢也緣不到 ,所謂見 啊 口 1氣做到 這個 太重 0

所以這個地方的「見相」0730" ,就是我們要了解的:噢!我們所以為凡夫痛苦輪迴之

明什麼樣的相。 的因素 有了這 把這個正確究竟無誤圓滿的因,如果今天能夠把握住了,決心要走,這個就對!當然 因是什麽;現在既然了解了,我們要從這地方透脫出來,那麼這條路該怎麼走。 個願 ,這樣,這是我們應該要了解的 ,下面一步一步地走下去,這個是決定你將來走得快慢 下面繼續: 0 所以「志遠」 應該立什麼樣的 有沒有問題根本 志 應該 所以

識境發心 法語略, 心。便得增上戒 《事鈔》 總下境心。言開解者解即是智,戒法深廣非智不剋。 納體正要,不可粗略。學者至此,必須深究。多見誦 《薩婆多》云:凡受戒法, 0 《資持》釋( 《資持記》 先與說法引 的解釋 ) 云: 導開 — 切 引 語 論明 境者即情非 二俱墜陷 切 須師 上起 慈愍 情 0 0

來讓我們了解 像世間說: 不但了 那麼,同樣地先把《資持》的解釋說一說 解而且如他所了解的確實地認識;不但確實地認識,而且善巧整個圓滿內涵 啊!他通達了文字。 ,這個學戒、學佛法都需要師教導。這個師有它的一個確實的內涵, 佛法當中的師,有一個專門的名詞叫 0 「引論」,現在引的是《薩婆多論》 作「善知識」 不 0

能了解,「佛法無人說 大乘經典,從《阿含》 如量、次第無誤,要有三個條件這個才是真正的善知識 ,雖智不能了」,你再聰明,沒有用 到《華嚴》 ,同樣地告訴我們一句話-0 不管是小乘經典、 佛法沒有人說,不可

法界品 緣,你跨進去第一步,什麼?善知識!沒有這個根本不可能,所以在還沒有行的之前 先告訴你 結有十個行相,大家好好地仔細看一看,非常重要!所以《華嚴經》上面的最後 正式走進去了,又特別提醒他。不是第一次喔,至少第四次! 面有不同的說法, 然後呢要告訴我們的人要具足什麼情況,他有一定的詳細的內涵。不同的經論上10'40" 前面已經起了信、 〉有這麼幾句話,說:善男子啊 。最後,有意思!善財童子已經是信解行證了,到最後證, 《華嚴》 了解了,然後去行、 很詳細地說明,那麼《菩提道次第廣論》 ,你要想成就佛道-證之前 ,又告訴他:善男子 智智 那個開始要行 呢,把它濃縮總 , 最 ,你現在要 初 入

有德童女兩個人告訴他,列出那個善知識來,這個《四十華嚴》 然後呢善財童子一步、 「善男子,你要的一切都要靠善知識 !」所以到最後那位善知識,這個德生、 那個大善知識至少是初地的菩薩,都是四十 一步、 一步走,五十三參,百城煙水 一位法身大士 ,經上說 上面整整列了一卷 ,到最 後 一百多員大 個還是

辨法真正得到深刻的内容,最糟糕的就是欠缺這一點 多,都是講這個善知識,可想這個善知識何等重要!我們現在修學佛法,之所以沒有

子女呢 識 我們應該了解,怎麼樣了解這個師的內涵 外支,皈依的人是内支,如法三樣東西。大師外支已成,就是自己有沒有正確的認 只緣念一件事情 事情他要做的 佛最究竟具足圓滿的悲智能力的;就像父母一樣,那個子女, 救人的道理嗎?佛菩薩有不慈悲的佛菩薩嗎?佛菩薩有沒有智慧的佛菩薩嗎?佛菩薩, 弟子。至少對我自已來說,我深深地感覺到什麼叫具相弟子 、想不想皈依,這個兩個條件。現在這裡真正重要的還是這個,所以這個「師」, 不過下面也許說 ?問題在哪裡呢?所以論上面告訴我們:有沒有善知識,看你呀 世間的人被煩惱所綁,佛被什麼?悲心所鄉, ,怎麼救我們。所以前面說皈依的時候, : 「唉呀,現在沒有善知識 !」不是沒有善知識 皈依需要幾個條件 就是這樣 哪有說一個父母說不要 學的人。佛菩薩有不 ,是沒有具 。他 -佛只有一件 ;大師是 一天到晚 相

蕅益大師我想大家都了解,這是非常了不起 那麼說明了這個,14'10" 下面特別地引一個近代的一位大善知識 ,也是我最佩服推崇的祖師之一 告訴 我們警戒的 淨土的 0

見 道 九祖 已這樣想法。實際上連它皮毛都沒摸到。 自己把自己認以為的,所以所謂「依文解義,三世佛寃」這種知見,覺得: 以我來說,我當年在這個裡邊害了多少毛病。並不是說世間上面,學了佛了 ,這種見解你根本沒有辦法真正進到深的佛法的內涵去說;這個道並不是嘴巴上 淨土的 流俗知見 這樣 九祖 0 ,就是我們普通一般的人,拿我們世俗的這種概念去看, 通常我們拿我們的想法去看這件事情 。他在《靈峰宗論》 上面說了幾句話,怎麼說呢?就是說 ,這個是最糟糕的 一件事情 不 啊!我自 ,然後呢 可 俗

有幾天,他回來的時候告訴自己的爸爸、媽媽、哥哥、姊姊: 已的弟弟妹妹告訴我了很多。怎麼說呢?當那個小孩子剛剛進幼稚園的話 想我們在座的極大部分,這個都能夠體會到這件事情 不學還覺得不知道,學了以後,啊!覺得這樣。這個自己不大容易感覺得到 下面, 老師說的。 「我慢習氣,不可求道」,這我慢習氣不感覺到的。通常我自己學到了 」就是這樣。他覺得他很懂,你不懂 ,因為老師告訴他這樣的 「 欸 --老師說的、老師 ,進去了沒 ,卻是自

嗯,懂了 人無始以來帶來就會這種習氣,我們懂得的實在是連它門都沒碰到,16'13" - 所以這種情況,說「我慢習氣,不可求道」,心裡已經覺得這樣了 可是他自己覺

是如此啊 的人你告訴他 且慢有種種不同的行相 以經論上面都告訴我們 · 先學了這一個 他覺得他那個知識了解得很多,你這個迷信。其實進到我們佛門當中 ,所以現在一般來說,世間的人來說,愚夫愚婦是容易,有知識 「慢如高山,法水不入」,你 ,他其他的法門往往有種種的知見障礙住,慢是其中之一 一慢 ,對不起,就進不來了 !而 也

文字, 以我們要想真正找到師、 家都懂了 《心經》 很長差的距離在這個地方 現在才發現 一能夠體驗到這件 在講戒之前 下面 跟他談佛法沒有用。 懂了 上說的 ,就以 !經過一解釋,了解了!以為懂了,真的嗎?不一定!至少對我來說 「未會先會 為真的懂了, ,什麼叫五蘊啊?說色、受、想、行、識 !以前不 第一 事情 個應該了解明見些什麼。 找到善知識 這一點呢對我們知識分子來說往往是一個大障礙 曉得錯到哪裡去了 ,我們並沒有真的了解。譬如說 0 不可語道」 這文字上解釋的 這個是典型的 ,沒有真正地體會到 問題還是反求諸己。 ,對不起!文字上跟它的內涵上面, !諸位如果前幾天都在這兒聽的話 「未會先會」 所以說 啊 哪 這個本來空的 這是我們應該了解的 那麼現在講戒 以為自己了解到 這個我們應該了 !「照見五蘊皆空」 嘛 ,大家看了 正是說 !說說大 解的 就有 那這 我想 0 , 我 這

須師」來如理如量地告訴我們如法的內涵

的認 話呢 底什麼是無明?文字都懂, 是了解了。 所謂十種煩惱 這個地方黑暗的話 有了你就沒我 内涵大家應該了解,是無明的正對治。 面這些,就是他所說的法 18'39" 這個了解是要智慧喔!換句話說,我們這個智慧相應了,那個,到這個時候才算 當然各宗各派分類不同, ,就是要啟發我們認識 世間的認識 那麼這個到底智慧是什麼呢?這個在這裡要簡單地說一下 ,有了我就 見、 ,他前面就是「先與說法」 思二感 那光 ,這個叫作見識 一定沒有你!像光、 定沒有;光是智慧, 細的我們不了解, ,這個認識不是文字的認識,他特別地說明 -境跟心,最主要的境上是什麼?心是什麼 通常說起來,在我們修學初機第一步,應該了 什麼 知識 叫正對治?就是這兩樣東西敵體相反的, ,不叫智慧。這個智慧的特徵 粗的 暗一樣 ,這是簡單的 暗是無明。 ,光亮的時候暗一定沒有, 煩惱,所謂見、思、塵沙 那麼大家說這個無明 。那麼下面 我們現在文字 ? 「解即是智 以及智慧的 「開解」的 解的 如果 、無 到 下

去有 四個步驟 那麼開解到什麼程度說有智慧呢?這裡簡單地說一下 0 第一個 「親近善知識」 因為這個是非要有人講不可的 ,以佛法說的智慧來說 ,否則連它我 上

後結果 法 能夠把握住了, 們自己什麼是煩惱都不知道,從他那個地方聽聞。 ,你小則解脫生死的羅漢 聽聞這個正確的、真正的 觀察、 思惟。 「法隨法行」 ,大則究竟圓滿的佛果 、無誤的這個佛法。 ,最後照著你所了 然後呢,所謂親近善知識 「如理思惟」, 解的去修行; 像他所講的 修行的最  $\neg$ 聞正 你

修慧而 然後呢從聞 要得到的叫聞思修慧。在 那麼在這個上面 聞」有兩 自增益 、思、修這個慧啊,一步一步地增上,達到究竟圓滿 個情況 ,說你要想走這條路走上去的話 , 我們現在目前能夠做得到的兩件事情 ,這裡說一說。第一個呢聞, 《遺教經》上面就告訴我們 ,照著這個次第,先是親近善知 第二個呢聞慧, ,我們應該怎麼辦? 親近善知識 以對我們 當 以 聽 聞思 自己 識 聞正

講這個 它是講 識有了 剛才說聞跟聞慧差在哪裡呢?聞就是文字的認識,親近善知識他跟我們講這2220" 的 ,智慧有沒有 ?不一定 講那個 內涵說 」你了解了 0 : 欸 「我們輪迴當中是痛苦的 剛開始的時候文字不大懂,後來文字懂了,文字懂了這個是知 那為什麼有痛苦呢?有它的真正的原因,所以這個集諦 !而且究實說來,到那時候談不到智慧。 以前不覺得 ,現在感覺到:哎呀 什麼是智慧? 個

並不是說今天文字聽得很美 原來這個是我生死的怨家!」你如理如量地聽懂了,那個時候就是聞慧相應的時候 如理如量地感覺到: ·原來是這個 0 」當你聽法的時候,如果說 「啊!一點都沒錯,就是這個,以前我不懂還以為是我要這個 , 啊 - 覺得我今天聽得很好。 ,說的是正確無誤,那時候你內  $\Box$ 不是 心上面

能不能得皈依, 這個時候 是自己的 這個覺受生起來了 ,得戒體 然後你根據這個才去觀察、思惟,這個才是思的開始。思慧呢?等到你內心23'30" 聞慧相應這個才是解。下面你根據這個解去思惟觀察,那才有機 有了這個就可以修行 一定沒有 能不能得戒體?否則你單單文字上面了解了以後 哎呀, !這個要很清楚明白地了解 一點都沒錯!不要他講。所以聞是別人的 0 這是我們應該了解的 「解」的內涵 ,這個種善根是決定 思相應的慧那 至少就是要到 會談得上

能夠了解了 確地認識了 不可能了解它。 不婬就算哪 面 說 ,所謂「識境」 這個時候才談得到「發心」,如果對這個境界不認識的話,談不到發 「戒法深廣 !」那深廣無涯,我想前面多少已經簡單地介紹過 就一 \_ ,於是啟發我們一心向道之心,這樣。這個對這個境界正 切境」呢,就是歸納情 ,戒法的內涵不是那麼簡單,不是說: 0 於是現在呢我們 ,所以 「哎呀, 這個沒有智 對這 不殺 心 。 不

那麼這個地方把那個「境」也簡單地再說一遍,我們平常說造任何一個業,境

正要」 他要告訴你斷除煩惱、解決生死根本,這個得不到 對這個法,有它正確的認識才談得到「納」,否則你納的只是納些文字知見,納不到 戒體,啟發正知見相應的,這個時候才是真正發心。而這個內涵是什麼?正是「納體 貪瞋癡等等這種心情。現在了解了,不可以,自己告訴自己,不可以 意樂,就是心對境, ,我們不是說把聖人所制的法領納在心嗎?這個成為我們的體嗎?當然你必須 這個境包含的是一切。平常是什麼心呢?無明相應之心,或者說 !就是求戒得到了 `

的這個 信佛、謗佛,最後下地獄,這是典型的例子太多、太多了!再不然,你聽見了以後覺 什麼?大豪富。 就是腦筋很好, 如果說你文字知見上納到了,產生什麼功效?三世怨。26'25" 這個發什麼心、 內涵 !很好,要去求功德,喔,發大心,然後呢供養這個、 我們要了解。所以不可以粗心大意、馬馬虎虎 講說頭頭是道,說不定文章寫得很好 納什麼體, 腦筋不一定好,有了錢,造罪、墮地獄,這是我們要清楚明白 如理如量的心境相應 ,這樣地納,所以 然後呢一代學者 這個三世怨是什麼怨呢 供養這個。什麼?三世 因此學的 人在這個地方 這個才是正宗 ,偏偏不

「必須深究」 力放在這個裡邊去 我在這裡只是很簡單扼要的基本告訴大家 ,真正學的 人必須花主要的

到我什麽,或者是銀行裡存了一筆錢」等等,都是這種情況。所以多見誦語,比 好……」這個好是好這個話就有問題了, 寧無畏乎」,這個地方啊 嘴巴上面唸一唸。 五元 127'46" 一般狀態是什麼呢?「多見誦語」 多見誦語。結果呢, ,我們應該產生畏警之心 「二俱墜陷」, -誦語已經不錯了喔!聽完了, 「但是我現在還忙不過來 啊 教的人也沒有什麼,學的 !大部分人怎麼辦哪?欸 ,曉得如何學起啊 一欸,這個好是好, 等到我老了 人也同樣的 ,跟著唸一 好是

預習發戒中分為四支 二發戒境量 四用心承仰 三依境發心 一所受法體

來的呢?它對的境,什麼,而包含的量,境界是直講,量是這個內涵。「依境發心」, 當中分四支,第一個 前面這是警策我們28'35" 「所受法體」,法體是什麼?「發戒境量」, 有了這 個警策 下面才講預習些什麼呢?所以 那麼這個法體是怎麼樣 「預習發戒

諸佛留給我們的無上戒體之寶。看第一支「所受法體」 了解了;下面「用心承仰」 那個時候我才可以跟我的心去承受、來仰受,這個三世 0

#### 第一支 所受法體

29'29'

於說三宗仔細的辨別,到戒體一章 圓教宗,所以究竟圓滿的!看文: 名宗、圓教宗,前面已經介紹過;下面最主要的,現在這個地方講的都是圓教宗。至 一步上去的內涵。目前在戒法當中,就是我們有用的那一部分、實際用的那一部分 那麼在下面正講之前我們要了解:戒法,道宣律祖把它以三宗分別 ,它會詳細說明,也就是說從小學、中學、大學一步 ,實法宗 假

### 南山律在家備覽略編手抄稿「九九一年版

第二十一卷·B面

0'07"

集,心境相冥,發生無作領納在心,名為戒體。故 可自輕。 十方諸佛三乘賢聖並同修故 《芝苑》 \_ 云: |標心 期受,須識何法。謂 名為聖法。今者發心誓稟此法 佛出世制立戒法,禁防身口 知受時彌須用意。 ,作法而 一生大事 受 調 0 伏 心行 因 , 緣和 不 0

之靈。 呢?喏,兩樣事情-怎麼來,也不曉得怎麼去,境界現起跟著境轉,還以為,喔!很有知識、人類是萬物 去,你只是把它燒一燒,一樣為了這個,這個是眼前為此;還有呢,把種族延下去, 0 「標」就是我們的目標,就是我們期望的。以前沒有目標,為無明所使,不曉得 這個裡邊簡單地分四個小段說一下,說從「標心期受」到 儘管話這麼說 仔細看它的內容跟所有的有情一模一樣 飲食、男女。不同的就是牠也許就是生吞、活活地這樣吞下 。怎麼講會 「調伏心行」

就這麼兩件事情。不管你多冠冕堂皇,弄了半天,內涵就是這個

那麼於是覺得一心我要受它 告訴我們 現在了解了 所以究實說來, 這個法是「佛出世制立」的 啊 我們談不到有什麼認識,都是被以前宿生、宿業,然後呢無明所 原來這個樣的 就是我們的戒。那麼你了解受些什 !這個就是我們心目所期的 ,這個名字叫作「戒法」 這樣 麼法呀?好 0 「標心」 !現在

次第 遺留 覺悟些什麼?你不是要快樂嗎?你不是不要痛苦嗎?對!他覺悟怎麼樣得到快樂 要告訴我們的, 個佛出世 麼樣去掉痛苦。 ,所以 我們在這個地方02'44" 行持上叫戒定慧這個內涵 樂同樣地究竟圓滿 他是一個真實的究竟圓滿的大善知識。 ,目標就為這件事情 見解啊見和同解 也就是說 他這個覺悟不是理念上的覺悟,而這個理念經過實際實證上的完全得 不妨把那個佛陀用另外一個名詞來說 ,這個真實的內涵 ,怎麼樣把你的苦拿掉、樂得到 。所以在戒的裡邊,我們就說有六和僧團 這個見解你同樣的了解 先講道理,講完了道理告訴你怎麼行持 ,那麼在見解上面講 現在他把這個方法告訴我們 才去修啊 ,兩者都究竟圓滿 -覺者 作見 你如果見解不認 他覺悟 聞思修這 ,六和僧團 把所有他 。苦毫無 以這 ,怎

你修些什麼呢?這是我們要了解的

所以 諸惡莫作 的行為 ?是個 而以正知見防止以前身口的習氣。防止的反面,也就是說我們作種種善, 心隨煩惱,因此有種種的加行,造種種惡業;現在了解了,要調伏心使它不隨煩 心理, 。因為成一個業,到究竟圓滿的時候一定透過身口, 這個戒法幹什麼呀?「禁防身口 、眾善奉行 心去調伏它,這個是戒的真正內涵,真正的內涵 自淨其意」 ,就是這個。 調伏心行」 所以整個的內涵, , 欸 可是主宰、策動的是什 0 以前我們不了解 這個是所受的

題的人 走,就這麼 羅漢不是某一個、哪裡的,十方所有的,沒有一個例外。要嘛你不想, 這個容易懂的。他為什麼要舉出這段話來呢?告訴我們 自己跑過去,你可以火車、 ,最起碼的解決 ,你選可以三乘聖賢,但是路線就這麼一個 可 面呢就告訴我們這個「法」 一條路。 我們要到台南去 這個有它一個特別的內涵 -羅漢,解決了痛苦;最究竟的圓滿 ,你可 你可以汽車、可以飛機 呀,欸,不但是你要喔, 以自己慢慢地 ,我們現在學很多方法 願意指了一個旅行包 ,你可以 : 喏,凡是已經解決問 佛 「十方諸佛三乘 選。現在他告訴 陀 如果要想 , 你這樣 而現在 也可 這個 、要

解的一點。 泰山;否則的話自己總覺得:還有什麼路好走啊?這個就有毛病來了,這是我們應該了 聞思修,從行持方面來說 ,整個包含,沒有一點缺。 現在這個路線,下去第一步,不管是三乘的聖賢、十方諸佛,從認識方面來說 而這個方法叫作「聖法」,真正能夠把我們救脫出來的。那麼這是第二段 同樣呢,這樣一來,我們真正走的時候 戒定慧 。你這樣一來話的,好!曉得 無賸闕,就這 心裡面也穩如

量地作那個法。這個因緣都湊合了,然後呢相應了,好,這個時候發生那個無作戒體 他是一個具條件的師長;你內心當中有「誓稟此法」的這個願望跟認識 樣的願望然後呢「作法」 那麼現在把這個戒體的內涵正式交代出來 這個無作戒體就是我們內心上面所留下來的 趴的可以得到, 一定要做到這個願 現在呢說我們 打起全部的精神,一定要去做!這樣 心叫誓;也就是說,你真正要想得到這個,那不是馬馬虎虎、 「發心誓稟此法」 ,如理如法地像他這樣去受。因此你對的境上面說, ,這個誓字,有它一個特別內涵 ,這裡說 「領納在心」,這個叫作戒體 ,來稟受這個法門 0 ;然後如理如 心裡有了這 心的強盛 具儀 軟趴

還特別地又叮嚀再三:所以要曉得啊 這個受的時 候 那實在是要

是說這 未來際 的愛 定勝 快則兩生、慢則三生,現在我們學這個法,就是要把它兩生成就之法。 地方來看,就是從現在開始到這一生壽盡;究實來說 發這個正確的因 的延續 好好地注意啊 、勤精進這個三個東西,這一生完了還有下一生,下一生完了還有下 一生死了, 一直到成佛。 再下一世還是這一生的延續,生生增上。 、 有, 到成佛 這個 !這個 所以永遠在輪轉。現在同樣所對的境,以正確的認識,正知見、 「一生」這樣,這一件事情可真了不起啊 好了,就是這樣 到此為止,不是。這一生雖然死了,可是這個法下一世還是這 一直使它增長、 所以昨天、前天我們曾經談過, 一生的大事全部在上頭 使它增長 !始終是你以正知見,然後呢勤精進、善法欲 0 ,不可以馬虎啊 在不了解之前 直到延續到什麼時候?到究 以十二因緣來說 ,既然依圓教的話 !這 對這個境是以無明 生 這個兩生並不 這個因感果 一生,一直到 ,這一生是盡 善法 相應 竟決 一生 , 策

王中之王, 你真的做對了以後,絕不要三大阿僧祇劫!不是我講的, 一定行嘛 我們也不必一定看說這樣下去的話,哇!那個佛成佛要三大阿僧祇劫,不1134" ,多好!何況這個修行過程當中,你真正了解了,不是件苦事耶 他善財童子不是一生成 ,是兩生、三生,數說它十生吧 ?經上說得很清楚 --也太划得來了 --十生能夠換來 「圓曠劫之因」 《華嚴》 我們既然奉它為 一個天文 定

苦,它三分的快樂必須付出三千分的痛苦,這個是金錢跟地位給我們的。 這樣 好 這個快樂絕對不是金錢買得來,絕對不是地位換得來。 事情。 晚想著 一天到晚想:唉呀!我怎麽樣想辦法再爬上去,唯恐被人家拉下來;有了鈔票一天到 !就是這個樣,這是我們應該了解這個它的特別的內涵。 ,你就會內在的感覺一種無比的快樂,我想在座的極大部分人都體會到這個,就是 。所以不是說等到了成了佛才快樂 今天下午在那邊討論的時候談起,大家也是感覺到,啊!你真正心境相應了以12'12" 中東戰爭了,現在我想這個,什麼都不管,戰爭、戰爭也好,強盜、強盜也 擺在銀行裡,銀行倒了怎麼辦?擺在家裡,強盜搶了怎麼辦?你就會想這種 ,在你增上過程當中, 金錢跟地位給我們的只有痛 所以這裡呢,所受的法體 一直增上的這個快樂, 爬得越高

裡來的?如何發法?這樣。所以「發戒境量」,看: 那麽下面所謂發戒的境量,13'21" 實際上也就是說這個體有了以後 這個體的內涵從哪

#### 第二支 發戒境量

《芝苑》 云: 「所緣境 即法界眾生依正等法。 戒依境制 體從境發 境既無量

#### 體亦無邊。

這是我們要了解的 對這個境的啊 的時候還是有境。這個就是,生的時候有境,死的時候還是有境。不過以前以什麼來 我們任何 那個所緣的境 1、看我。我們在任何情況之下,瞪大眼也看,閉上眼還是看,醒來的時候有境, 這個地方說發戒的境,那換句話說我們所緣的境,發戒的境就是我們所緣的境 一個人所緣的境永遠在。眼前我們緣的什麼境?你們就瞪大了眼看書、 ?無明 ,不一定是要發戒才緣,我們在任何情況之下 對 !因此永遠跟著它轉;現在呢,了解了 ,你別的可以沒有 不對 不對 睡著 看這 這個

14'44'

個心。 這個是所緣的境,而這個境界是無量無邊的,因此這個戒體本身同樣無量無邊。 這個戒 然後真正走上去的次第呢?是戒定慧。所以說現在從現在開始要整個地改變過來 不是。不過以前呢都是無明相應的 所以從現在開始, 不同的 ,就同樣地在這個上面制。也可以說以境來制這個戒,也可以說對了境, -惡業 ,就是我們心以前是依無明,現在了解了轉過來,以智慧同樣對這個境 現在造的 曉得同樣的所緣的境就是什麼 善淨之業。並不離開那個境 ,現在了解了以後,要啟發那個正知見、 ?「法界眾生依正等法」, ,也並不離開自己能對境的 依聞思修 以前 切無 而

160

好了,何必皈依 惡的影響力量, 大、太大了。你做同樣的一件好事,但是所產生的功效,法界相應!這個是它絕對不 一樣的地方。就算你現在做好事,你做了一件小小的好事,可是這個無量劫來的這個 就算你偶然做一點好事,可是內心當中深處的這個主力在哪裡呀?都是雜染之 所以這個地方停一下,大家想想看16'01" 一直在這個地方潛流當中。這一點大家想一想看,平常我們一般的現 ?我們只要做好事就好了,那不一定要去受戒、持戒。」不!差得太 ,平常我們說:「啊!那我們只要做好事就

17'14"

產生不了多大的功效,就是你很強有力,難免三世怨。

法。所以這個雜染的這麼大的內涵,碰到一點點小小的好處,又產生多大的功效啊

是皈依三寶,我是受了五戒的人。」乃至於忘記掉了,前面的這個心還在,睡下去了 點惡法有什麼關係 善法都是法界相應 可是這個心本身永遠在滋潤這個戒體在增長。在任何一時、一刻、一剎那,你增長的 ,我是受了戒的人!」你只要仔細地憶念這件事情,睡覺之前想一想: 現在呢,你發了這個戒體以後,就算沒有對境、沒有努力 ,就算有的時候境界稍微現起讓你一點點惡法,法界相應的善法 像說你一口氣賺了十億,然後呢這個地方的被人家東去補掉三塊 ,你心裡面就是緣著: 「嗯!我

西去偷掉五塊 你簡直是動都沒有動 這是我們應該了解戒的特徵。下面

8'11"

緣覺聲聞, 生。如是等類皆徧十方,並通三世,無量無邊不可稱數,皆發得戒 《芝苑》又云: 諸天世人修羅地獄餓鬼畜生,下至蚊虻蚤蝨微細蠢動,六趣之外中陰眾 「緣境雖多,不出有二。 一者情境。即十方三世恆沙諸佛及諸菩薩

諸佛 像蚊虻,小的一點點,跳蚤、蝨子, 境通常我們把它看成叫十法界, 歸納起來,可以把這兩類完全包括在裡頭,沒有一點遺漏。第一個「有情境」,有情 、菩薩 餓鬼、畜生-。那麼這個文比較長,就這樣解釋一下。所緣的境界無量無邊,但是我們 、緣覺、聲聞,這個是四聖界;然後六凡,這是天、人、修羅 -惡道。下面舉這個例,也就是那這個六道當中, 四聖法界、六凡法界。這個十方三世無所不包, 小得不能再小的很多的微生物,微細的那些有情 乃至再細微的 善道; 恆沙

中絕沒有一點遺漏 在我們現在一般來說,我們不會有這種問題,實際上這個問題我要簡單地說一下。 在六道當中,你不是漏掉了嗎?既然漏掉的話,你說遍法界你就有問題嗎?」當然, 除了這個六趣以外,他還列了一樣東西-19'42" 我們不要說 : 啊 萬一你說 !他隨便說。 : 一 喔 , 」換句話說,祖師立法的嚴謹 這個六道當中 六趣之外的中陰眾生。這個有他的一 那麼中陰呢?通常這個中陰不 他在說的過程當

才能夠保證無誤,所以不允許有任何漏洞 盛的時候 夫愚婦的事情 修證內涵 居然你能夠把他說服 了解。到了目前我們這種狀態 對我們來說 20'21" 它並不是對佛弟子建立的 不盛沒辦法接受這個佛法 因此你這個理論上面不能有一點漏洞 實際不是。我們看, ,我們已經信了佛了 ,你必定有它的深厚的理論基礎 通常信佛的人,往往都是人家覺得你是迷信 對一般的凡夫,怎麼告訴你。這是第一種情況我們要 佛出世的時候, 0 因為佛法是非常高深。在這個六師外道當中 我們當然不會這樣去做,可是這個佛法建立起 對他來說可以說服他 ,有它究竟圓滿的 一定是什麼?是印度六師外道最 對修證來說 相應的這個 ,好像愚

出;凡是這種大祖師、大菩薩的經論上面, 就從這個地方你就可以看得出來。普通人講的話 有這種意思在裡頭 完整地講的話,他所說的內涵不會東漏一點 從這個地方順便我們就看看21'28" ,這裡順便一說 這個也可以說 要嘛他特別地偏重哪一個, 西漏一點。 明將來我 一定是啊 所以一句話之微,這個裡邊 們判別他講的是否善知 你仔細去看 如果說正規地 這個漏洞百

「如是等類皆偏十方」 <sup>22'01"</sup> ,對空間來說 , 是沒有一點點遺漏 ;對時間來說 也同

前的都是引發我們生死之緣 地整個包含。 所以十方跟三世, 0 那麼第一有情境 它根本沒辦法 , 稱數」 二非情境 , 這個都發得戒 就是無情 0 反過來 以

22'29

二者非 隨其數量, 情境 亦皆發戒 0 謂 \_ 切 世 間 微塵國土 山河大地 ,草木花果 , 乃至一花 一葉 \_ 物 \_ 塵 0

個角 文字容易懂 是因緣對待而現。所以這個唯識法相上面說 0 實際上這兩樣東西,有有情一定有這個無情 這個無情就是依報 定是因緣相待而成立。不管你用哪一宗、 伸就兩個 ,所以那一段就不解釋了 起出來。 我們有情必定要有所依 你可 以說用唯識來解釋 0 第三段: ,這個兩分 哪一派 有了依一定有正, 這個所依的就是我們的滋養的 然後中觀來解釋呢 這個理論都非常清楚明白。 見、 相二分, 這個依 是像蝸 ` 正 牛兩 兩個 來

二別舉六大 初別舉二寶 三住持二寶 初化相法 二理體法

至於空有二諦. ,滅理涅槃 聖教經卷形像塔廟 地 水火風虚空識等

163



於 那麼,乃至於,換句話說 ,那就是這些也都包含在裡頭。 , 情 為什麼還要把這個列進去呢?我們看下面的 非情應該包含了,為什麼他下面又加一個 「乃至 《資

164

持》 的解釋那就清楚

24'04"

《資持》 釋云: 「空有下 四 臼

就是我們剛才的「至於空有二諦」等等

別舉二寶。 24'11" 據情非情攝境斯盡,為遮疑濫故須別 示

界一攬無餘 別地來提示一下。那麼下面怎麼提示法呢? 「欸,這個聖人境界我們還要戒嗎?」所以他下面說怕這個 這個一句 一句來解釋它。上面所緣的境,從情、非情這個兩類,已經把所有的境 「攝境斯盡」 ,已經盡了。可是有一些問題!有的人也許有懷疑,說: 所以特別來說

上台" 明 化 相法也

所謂 「空有二諦」 ,那個是什麼?是化相法, 化相就是佛在世的時候

佛說" 四 諦即攝世及出世凡聖因果

佛說的四諦法門就是苦、 集 滅 道 那麼這個苦集滅道當中

苦集道三名有諦

這個三個叫有諦

滅即空諦 25'31"

滅諦是空諦 。所以前面說 「空有二諦」 同時 「亦名真俗二諦 0 喔 !原來這個

上句是指這一個 0 次句呢?

次句 理即 理體法也

第二句不是說「滅理涅槃」嗎?就是這一句話。那麼這個

異上空諦是教攝故

前面一個「空有二諦」 ,這個是教量;「滅理涅槃」是證量。佛整個說的法門

家 : 又特別提出來。那麼這兩句是指什麼?化相三寶,化相三寶是佛世的時候在, 涵。所以說這個叫 來分,因是講的道理叫教量,照著這個教量如理地行持、修證的結果叫證量。前面 一代時教,包括了全部。我們如果分類可以用不同的方法,現在這個地方用因果兩類 「空有二諦」 一 欸 所以下面一句「滅理涅槃」跟上面那個說「空有二諦」教量不一樣 這個持戒跟佛、 是教量之因,照著這個因,了解了去行持的話 理體」 這些聖人還有關係嗎?」有關係!下面等一下有說的 ,那才能夠真正地體會到,它那個本來理上面所說的本體 那麼這是證得的內 ,所以他 怕人

二句 即 住持二寶

個 是說這個法是聖教經卷, 那麼下兩句是什麼呢?就是「聖教經卷、 問 ,他這個問就告訴我們啊,為避免懷疑這些。 形像塔廟是佛 ,是住持 形像塔廟 ,住持三寶當中佛寶跟法寶 那 個是 「住持二寶」 0 下 ·面有

問 此並非 情 何須 重舉?答 恐謂聖境非戒緣

告訴我們了 那為什麼要另外特別地說明呢?是說: 恐怕有人以為這個聖人

境界啊 不是我們講戒應該講的地方。

28'08" 化 理二法云何發戒?答: 疏云俱有損壞毀謗義故 ,如提婆破法之類

涵 有關係呢?怎麼發得我們的戒呢?他就說 不再墮落 可以說毀謗它, 哪!我們現在的戒 ,怕你弄不清楚 那麼進一步問:那戒怎麼緣法?所 這第 結果毀謗它了使我們墮落,既然有墮落的可能 要斷一 止惡;然後不但不毀謗,恭敬它行善。 切惡,行一切善,不是嗎?對 以他就說了:化相 《戒疏》 上面說:不管什麼,這兩個東西你 理體這個怎麼樣對我們 !既然如此 ,那我們了解了以後 這個就是我們戒 所以 要說 的

們容易了解 僧寶不說呢 不是化相三寶,又 問 ,所以不說了 ?這個原因, 化 相不明 「住持二寶」, 答:並情收故。」那個情、非情已經有了, 他又進一步, 理中佛 僧俱 無別 那麼為什麼化 住 持不言僧者 所 以 可 相當中佛寶不說 知 0 」這個 前面 說明 這個 ,又住持當中 說

那麼再下面「地 水 火、 風、 水 空, 這個就是「地水火風虛空識等」 這個五樣東西是非情;「後一是情」 「別舉六大 識 就是情 0 上五

頭。「如盜戒說」,盜戒裡邊也都有說明這個,乃至於這些東西,同樣地可以作為我 「風空及識境相難見,故復示之」,這些東西不大容易,特別地說明,也包括在裡

168

們盜所緣念的一個對象。

南山律在家備覽略編手抄稿 一九九一年版

# 南山律在家備覽略編手抄稿一九九一年版

第二十二卷·A面

又復須知隨戒多別。如婬殺等單情境也。00'16" 盜分四主物兼六大,妄對所誑復規利養。」 如酒等唯非情也。 如盜妄等則兼二種

謂

行,或者是依體起護,這樣才能夠圓滿這個受戒的因果。後面這個行為我們叫它隨行 隨著得到的願體以後的行為,這個行為不同以前無明相應的。 那麽這個那一段話的話,就是說受了戒以後,得到了戒體,後面繼續地要依體起

物。那無主之物你怎麼盜法?欸!無主之物,你想:這個有主沒有主啊?後面說境想 盜戒跟妄戒的話,也可以對有情,也可以對無情,這樣。為什麼?這個下面說明。說 開合,這個盜相非常細微。 「盜分四主」,盜從哪裡去盜?哪四個主說一說:人、非人、畜生,還有是叫無主之 那麼這個裡邊的話,比如說婬跟殺,是單單對有情來說;酒是單單對無情01'04" ; 就

的心。 想:欸,這個是有主的、沒主的?沒主的,嘖!這樣;就是有主的 起這麼一點點侵犯人家 個房子造上去把那人家陽光遮住了,或者怎麼等等,心裡面就會有這樣的情況 就犯了,犯了盜戒了。所以這個地方他說, 上知道不知道?可能它的確沒有主,可是你動了這個念頭這樣去做的話 解就不會產生。業是怎麼講的?主要的造的善惡業是並不單單對著境來說,而你能對 當然是地水火風空。我們現在想想看,虛空的的確確是佔了人家的 在不懂得業的道理之前,01'53" 所謂境 ,能對的 ,那就這個內心當中已經污染了,這個我們容易理解 心叫意樂,這個意樂什麼?有三樣-容或我們有誤解,了解了這個業的特徵以後 「盜分四主」;物呢?「兼六大」, 想、煩惱以及等起 ,沒看見 , 嗯 , 對不起 !我們這 !你實際 這個誤 那個

內涵 到後面〈持犯〉那一章才告訴我們。這個叫「發戒境量」 以前跟無明相應造種種的惡業 那牽涉到利害, 妄對所誑,復規利養」,妄語儘管是對這個有情來說,可是他的為什麼要騙 這個利害的話同樣地牽涉到非情之境。所以這個細微的詳細的 現在正知見相應,得無邊的功德。 ,以前不了解現在了

又云: 「且現前色心 ,無量劫來 今生之中 造生死業不可 窮數 惡心

悉為清淨戒 前惡境並起善心 體 , 為善種子, 云: 若有體相 故戒發所因還徧法界。」 作成佛本基。南山祖 ,盡虚空界不能容受。 師云: 未受已前 若得戒者 惡編法界 則 0

以看得出來的話,「盡虛空界不能容受」 這個容易懂 心是「遍布」 ,只是開合不同。從無量劫一直到現在,都是造生死業,那根本沒辦法數 ,或者說五蘊,簡單一點說色心,最簡單 但是我也說一下。說我們現前的色心,這個色心也就是什 「充塞法界」 ,就是這樣 0 所以經上面說 我!我、五蘊, 然後呢十二入、 定這個有形 ?就

個偈子 昨天已經講過了,沒有皈依之前一直造惡,一皈依了以後,那個時候開始就停止 得不得?如果皈依了以後,這個得到的福報有形相可以看得出來 , 在正講戒之前 , 這個 ?就像那大海水藏 把這個三千大千世界裝,還覺得這個三千大千世界這個容器太小、 ,何況受戒!所以你看這個歸戒的功德是何等地了不起啊 《攝論》 ,前面不是講皈依,講皈依的時候 上面不知道哪裡,我記不住了。 ,你用那個手來握,根本不可能 談到皈依的功德的時候 0 為什麼呢 依福有色 ?現在了 太小了 ,大家還記 「三界器猶 7

去。那個是最起碼的喔!實際上你真正走上去的話,成佛是絕對有分。這個地方呢 戒 我們真正應該停下來,好好地思量觀察一下 的東西,就是沒有人去理它,說起來我們真可憐 , !人真可憐哪 一日一夜的功德,可以保證中品中生,我們偏偏苦苦惱惱地念了一輩子都不一定 我們現在想求、要想得到的好處,最好的好處就不去求!所以人真是近視啊06'00" !就這樣。 乃至進入佛門了,進入佛門當中了,我們要求的還是最好 。所以我一直說往生不難,你真正持

這樣地 它少,為什麼?那個享受嘛 嫌多呀, 嗎?成佛都可以做得到的, 分法身 人天果報。增上生,所以一步一步慢慢地上來, 所以下面就告訴我們「若得戒」06'48" 那不怕它 在你受戒得到的願體,得到了願體,你隨行圓滿的時候 。佛的五分法身第一個是戒,戒 一口氣上去的話,成佛遠一點不怕。壞事情哪,短都受不了,好事情再長也不 對不對 ?所以既然一步一步走上去,這無量阿僧祇劫、三大阿僧祇劫我還嫌 - 所以我們真正怕的,怕不了解、怕不得戒,這個是真正重要的 何況是往生,何況是人天果報!而成佛也並不離開往生、 !這個享受越來越高、越來越高,身、心、 定、慧、解脫、 就三個字, 這絕對不是一口氣成功的 「翻無量惡業 解脫知見 這個叫什麼?佛的五 ,這不是成佛的 ,悉為清淨戒 。你了解了 直在

讓一講,那好了,不要說瞌睡不會打,晚上回去的話,至少兩個小時以後, 對我來說,我非常高興 這樣,現在比較好一點。為什麼原因?就是你內心當中自然而然相應了以後 ,聽完了我睡不著覺 所以在今天這地方儘管聽,還沒得到,可是今天聽、研究正是得到的因啊08'05" ,講完了同樣的。所以在別的情況之下, 聽也高興、講也高興。平常就沒精神, 我會打瞌睡; 一講到聽 有的時候會 ,你了解 眼睛瞪大

現在這個種子可以長出遍法界量的佛果來 你好好地把那個種子把它培養,啊!要是長出來, ?願體。依體起行,然後呢 所以下面說 08'44" 為善種子」 ,為什麼叫善種子呢 這個種子慢慢地長,所以旁邊那個……所以隨行就是 一粒種子可以長出很多內涵來喔-?後面會解釋。 所以 這個叫 作什

解釋容易了 下面又引南山祖師的話說: 喏 !說 「戒發所因」 ,因待的是什麼?「還遍法界」啊!下面有一個解釋,這個 「未受已前, 惡遍法界。今欲進受,翻前惡境並起善

之體稱境而發 《資持》 云: 「言法界者,若就教限則局三千大千 等法界量。 今從圓意須論十方法界 無 作

175

細。 不起 所以有 中國來的,不管是《戒經》 訴我們的 但這一生改過, 《四分律》 !他剛開始學的時候 教限 直等到看了這個南山三大部講那 人問 起來的時候 都是根據圓教宗來說, 的話 實際上我們學的是圓教宗喔!這個要很清楚。 他還說生生世世誓願學 ,就是四分的當宗。現在這個地方我們要了解 ,我們源源本本了解這個內涵 也好, 學一切有部 但是我們不要忘掉 什麼論典也好 個戒體部 、弘南山一宗 , 因為這個一切有部律內涵最完整。 分,喔, ,最完整, 0 ,道理就在此 它那 才發現這 而且這個內涵是非常地精 所以弘一大師 個當體本身是這個樣的 麼好 0 我們儘管是宗的是 所以前面所有告 ! 「好! 這個人真了 傳到我們 不不

《資持》 今時昧教 云 誰 : 復 「森然萬境 知 之 何事非持 0 若不先發 行 自 何 生 0 故 知 受 前 預 須委學 0

糧啊 個隨行你從什麼地方隨起呢?所以叫依體起行。就像我們現在說,現在樣樣都方便 件事情不是我們持戒的對象呀!如果是這樣的 !不過要一樣 森然萬境」就是形容這個 要什麼?「先發」 切境界,啊 如果說沒有先發這個願體、 ! 這 哪 一切境界內涵簡直是 一個事情不是增長我們功德 這個 戒體的話 的資

預備 内涵 願體的話, 出門交通, 可以 一片模糊。 好好地、仔 那麼要去如理了解 裡邊這個樣。那麼你要交通工具得力的話 ,就是這樣;現在我們要想得到戒的 唉,誰曉得呀 細 委是很仔細地學。 !誰懂得呀 ,如法領納。 所以說受前一定要預先「委學」 而現在啊 功效 ,要得到這個願體呀 , 你先要有汽車,有了 昧教 \_ 對 真正的 教所 要想得到 這部汽車 , 定要 說

體會到 生生增上的 好好地努力 己總算幸運。 現在我! \_ 方面也在恭喜你們 。看看在座的極大部分年紀都輕哪!你們畢竟有大善根。 道理在下面講下去的,我繼續地會一個一個地方告訴你們 經常為了 這個善種子一種下去的話 比起你們來我真羨慕你們 這個事情 、隨喜你們 深深感到最難受的 0 就算是你年紀大了 盡未來際 我今年已經六十多歲了,現在才那地方 !何況這 就是以前真是愚癡 不要怕 個盡未來際是生生增 所以我一方面固然高 今天體會到 繼續 不 過 啊

為戒善 《資持》 師 朽 變有 宅慈父。 云 漏 「攬無邊戒法, 苦報 願 從 即成 今 法身 日 , 盡於未 歸無盡識藏 等云 來 何 不 竭 0 成 自 力 善種 玲 亡身常贊三寶 敬 子 0 恩深重 作聖道基 , 廣度群品 0 翻無 難 酬 始 惡緣 少答聖

是很重要,這個警策產生的功效一定是無量無邊。 無窮無盡的惡種子,現在呢善種子,而且當下就把它翻轉過來,有這樣的了不起的 到 藏就是我們通常說的阿賴耶識。 這個正確的認識以後 ,說它大 。這是什麼?聖道的基,聖道的基礎。 《資持記》上面這麼幾句話。 ,大得盡法界虚空界都在裡頭,這樣 ,受了這個戒,跟法界相應,這個都是歸到我們的識藏 阿賴耶識這個內涵很有意思,說它小 這文字滿容易懂,但是這個文字對我們的警策卻 ,所以這個識藏是無窮無盡的。 「攬無邊戒法」,現在對了,有了 ,小得找都找不 這 以前 個識 功

的話 地方是說 切福德大河,所以有漏的苦報馬上變成功是法身的根本,我們為什麼不自己珍重呀 一個要自己珍重,還有呢,要感佛恩哪!這個珍重,自己的珍重喔,感佛恩,這個 同樣的境, **所以** ?戒善。 所有的眾生也同樣受用 翻無始惡緣 你沒有這個境 以前是造成我們生死輪迴、無窮無盡的痛苦根源,現在變成功我們 實際上這個自我珍重當中還有一個內涵: · , 以前所有外面的境界 ,對不起!你還沒有辦法增長你的功德耶 0 這個話怎麼講?你戒法所緣的 對我們都是惡緣, 當你真正了解了自我珍重 緣些什麼 現在都是變成 一定要靠那個 ? 所 緣的

個所對的境,是增長你的功德。這樣 緣的境當中包括了 一 切 以前看到那些人以後, 對你增長的是煩惱, 現在正因為

記得四句偈子嗎?上面、下面-界眾生都受用的時候,這是我們應該了解的。所以上一次我們就講那個 這個世界上頭, 我們來慈悲?那不顛倒 苦眾生,有沒有慈悲水呀?沒有耶!你到了極樂世界去,還要你去慈悲啊?阿彌陀佛要 大樹王要那個慈悲水去灌溉,沒有這個悲水灌溉不行。那個慈悲水怎麼個來法?沒有 一個人、最苦的一個人。所以就眼前啟發我們的智慧、引發我們的六度布施之心,都在 功德布施、持戒 所以 16'13" ,「慈心」;然後無非是「護三業」,這個真正持戒的功夫就在這裡喲 《華嚴》 我們一下馬上轉過來。所以當你自己珍重這個戒法的時候,眾生、 、忍辱、精進等等 上面, !阿彌陀佛要我們去布施?那真正開玩笑 十大願王第九-上面「起一切智心」,對你高的, -他說,我們現在要成就圓滿菩提大樹王 前面當然我們都是,都是持戒的 -我跑得去,是最窮的 「一切智心」 《金光明經》 菩提 切 法

這個人跑掉了。通常情況之下我們心裡怎麼想?「這個人真豈有此理!」然後一直想 17'43" 真正 ;從裡邊去看的,還非持不可!比如說 內涵還不僅如 此喔 !我們 想:對這樣的你怎麼個持法啊?你從外面去看 ,現在有一個人侵犯了你了,然後呢

他一晚睡不著覺,對不對?結果他在睡得很好,結果不是報復他,傷害你自己耶 顛倒 持戒的事情 成就我的忍辱 在你持了戒以後覺得 跳如雷, 你送到天上,送到極樂世界去,你還能不感激他嗎?這個都在戒裡邊啊 這個事情。想了半天,這個人他根本不知道,說不定他回家去呼呼大睡,你在這裡暴 !他傷害了你 痛苦不堪,是不是這樣呀?你的目的,既然……就算是拿世間來說 ?你眼前高興,將來成佛作祖。 我就越想越高興。 ,你想報復他,結果弄了半天,他沒有被報復到;如果報復他了 : 「哎,以前真顛倒,錯了、錯了!這個人不但沒有傷害我 」是不是這樣呢?你如果真的了解了以後 就算他真的傷害你了,他下地 獄去了 ,這個真 哪有不 , 還 !現

得見嗎 忍的道理?叫你不忍還作不到咧!有這麼多的好處送上門來,你願意嗎?你願意放掉 這個好處嗎?這是我們應該了解的 自己實在覺得奇怪,你這個道理不學你怎麼學法啊?所以這個三學叫作戒學、定學、 一說,這個道理是不是很明白?所以現在很多人學佛 所以真正重要的19'09" ?看要忍 要學的啊!所以說「佛法無人說,雖智不能了」 忍了半天,忍無可忍 ,都是我們知見上面。說起來真可笑 ,所以說我們要自己珍重啊 !就是這樣。實際上你真正了解了 ,那我們自己看看書,就看 !哪,就我這樣的 ,就這個道理不去學,那我 哪有不能 一個凡夫

味道啊 這麼難哪,你不懂道理是難比登天,懂了道理以後的話,容易得俯拾即是 智心」地尊重他,下面的人「慈心護三業」。這個持戒並不難哪!所以我們 來感激他 回過頭來看我們人世間,啊,那個臭得簡直不得了!四十萬里上熏,那個人間的這個 真是跳到糞坑裡來撈我們哪 脱掉了個珍玉華服跟我們小孩子辦家家酒。 不是佛的。佛還要你來感激啊?佛在究竟的圓滿當中,他來度我們 那「佛恩深重」,還有粉身碎骨難酬,你感激了半天,真正受用的同樣是你的2004" ,上熏四十萬里,這個天人實在是怕得要命,何況是佛的境界 ?我感激是同樣地對我自己有好處。你了解了以後 !不要說佛啊,這個拿天的境界來說, 小孩子辦家家酒說是好聽一點,實際上他 ,自然上面的人 一到了四天王天 ,是相當於什麼 - 所以佛還要我們 想像當中 ?

所以剛才說蕅益大師說 已覺得懂了,還慢心很盛,總覺得:「這個不對,我覺得應該怎麼樣……」那就完了 己的想法去想,那就害了,那就害了!最怕的就是這個 在這個地方大家要了解 「流俗知見」等等,這個是我們應該注意的 ,怎麼從聞思步步深入。就怕自己弄了半天 未會先會、依文解義 ,老用

,自

自

至於說「苦海導師,朽宅慈父」 上面。 所以了解了, 「願從今日,盡於未來」,盡我們最大努力這樣去做, ,那都是平常我們常用的,「朽宅慈父」特別是

品」,才能 「亡身」, 「少答慈恩」 這個身體可以亡掉,那沒關係呀,我再去增長啊! ,這樣 「常贊三寶 廣度群

因。 握得住 惱相應的、無明相應的, 的人。說生煩惱的六個原因: 得戒的時候成善種子,隨行呢把那善種一直啟發。為了對於這個內涵我們更確實地把 的隨眠 來內在的;然後呢, 《廣論》了,我這唸一下。那麼現在容或有很多不太清楚,乃至於 一樣。以前的境是什麼?看下面的 ,第二個所緣的境;反正心境相應的時候, 一百七十二頁 今天這個地方重新溫習一下《廣論》上面。請你們翻開「思惟集諦,生煩惱 在 以前我們不了解之前 「所緣」。內心透過我們的根,緣那個境的時候 ,生煩惱的因是六個, 境是這個;現在呢,正知見相應的,境還是這個,可是內涵 第一個「所依」 隨著無明對著境;現在了解了以 這個隨時會用得上,到以後我就不再 那麼問題就產生了。以前 隨眠,換句話說 ,這個我們無始以 《廣論》沒有聽過 後呢 ,第一個是自己 心是跟煩

這個境當中又開出來:23'57" 謂隨學惡友及非善士夫」。為什麼用猥雜兩個字來代表呢?「猥」, 猥雜 、言教 、串習、非理作意。 猥 雜 實際上下面有 通常

是老樣子沒有動,可是新種下去的這個願體完全不一樣。所以新種下去的願體, 習要發的就是發這個,要啟發這個 作意」。對著境界,以前自己的隨眠習氣,加上這些東西,輾轉增上。現在所對的境還 以這個是主要的是外面的情況來說。或者這個猥雜,我們把它用另外一個名字來說 那些人,都是增長我們這個的。告訴我們的「言教」,他說的道理呢,是錯誤的 ;然後言教呢 、貧、賤、劣這一類 ,就告訴我們的邪教法。 猥穢、髒垢; - 啟發了這個以後 裡邊自己呢 「雜」是雜染,這樣。 那麼然後呢增長的就不 ,自己的習慣,以及「 我們平常周圍的 一樣了 我們預

個依報 等流是自己方面的 果的時候, 怎麼辦?」那麼這裡告訴你辦法,告訴你怎麼辦法。 不過這裡要注意一個問題:如果說我這一生說要求往生,到了極樂世界當然沒問25'35" ?這個名字叫什麼 一定往生,怎麼辨 除了自己 一共有三樣東西。第一個, 以外的其他的有情 我們這個自己正報所依靠的依報是什麼?「增上果」 異熟體的 ?「異熟果」 ?或者有的人說: 同時 ,也是同樣的,就是這樣。所以現在你沒有受戒 裡邊還有 。在六道當中,或者作了淨法的話 說感果的時候 「欸,我現在要學菩薩道,求增上生,那 一個什麼 我們造了任何 ,所獲得的這個 ? 「等流果」 一個業以後 ,現在那個報體 。實際上那 這個異熟跟 ,四聖法界

你的等流認識當中,始終是雜染的;外面跟你的關係-後呢,這個猥雜外面的就是前面說的,造了業以後感果的那個增上果 之前造種種業,就算你造的善業,這個異熟還在人道當中,但是三世怨, -猥雜,就是說非善士夫。然 這樣 0 因為

是宿生帶來的,是不是這樣?由於這個,然後自己動腦筋去想 的主要的靠隨眠,外面的就是啟發我們的「人」 法以後 依報世界當中;於是在這個裡邊輾轉地怎麼升、降輪迴,或者了解了佛法增上。 態當中 非常明白 關於這一點如果說對《廣論》有認識的27'24" ,裡邊的串習跟非理作意,容或是這一生他告訴我的,這一生所感受到的, ,主要的就是這個,以及這個裡邊主導的支配我們的心識作用 。那麼總之一句話,總之一句話,我們任何一個人生活在我們的這個眼前狀 ,我想你們不必再細看,內容非常清楚 ,以及告訴我們 的「法」 ,然後存在這個 。告訴我們 裡邊 容或 `

是不是都是這個?它外面會對我們有影響,潛移默化之間受周圍的人影響 自己內在的宿生帶來的喜好,所以叫「串習」 猥雜」;然後他告訴我們的種種知見,這個是「言教」;由於這個受了影響,或者 哪!其實我們任何一個人都是如此。28'32" 我們現在的起心動念,張開 ,以及「非理作意」 。我們一生是不是 眼睛所看見的 這個是

住喔 得了主啊 善淨之業。都是造的善淨之業,將來你下一生感得的這個果報報體是什麼?要嘛你到 以我來說 了極樂世界去,極樂世界還是人天身繼續增長;就算你留在人間, 都在這個當中?現在受了戒 !當然我成了菩薩以後 !前 ,我不要到天上 面所以講的這個基礎都非常重要的 ,天上不能修行 ,那天上也可以、 ,然後照著前面所說的這個感果的兩世感果的這個 ,要嘛到極樂世界 地獄也可以, -所以你現在這一生造的什麼業?都是 哪裡都可以 要嘛留在人間 一定還是人天身 我可 以自己作 好增上

## 南山律在家備覽略編手抄稿一九九一年版

第二十二卷·B面

們的「增上」,什麽情況啊?也是這個。 就是你正知見認識,然後這個認識透過了身口的行為。既然造的業是如此,所以你現 持戒,對不起,「隨成一行」是「四義整足」,一定有一個行相的。實際上最重要的 效,你要什麼就得到什麼,所以這個戒的威力實在大呀!「異熟」一定得人身,換句 在這一生等流什麼?還是這個。因為你造的業是這個,所以遇見的客觀的環境,對我 話說一定是修行。 總之,我要得到的,這個靠什麼力量?就靠你以前的業呀!現在呢依戒產生的功00'05" 「等流」呢?喏,以前不了解之前,這個持戒是持一個行相; 現在

反過來告訴我說,這個惡知識如毒樹。喔!這個惡知識可怕得像毒樹一樣,你不碰到 善知識,如命不可捨」,善知識像我們的命一樣啊,在任何情況之下你不能捨離他。 它,它一陣風吹過來的話,那吹到那個毒樹的氣味,你聞到了就死,所以老遠曉得這個 這是為什麼我們平常修行非常重視這個善知識,說這個善知識最重要,說01'02" 當知

愁嗎?還愁不愁?這個概念我們應該清楚的 毒樹趕快躲開。你有了力量去救他,那是你有了力量的事情。既然因地當中我能夠這 繼續不斷圓滿的。 ,而實際上這個因是我們把握住的 請問:下一世來的時候 而且這個因是一定生生增上而且二世 你是不是都在這個圈子裡邊?你還

樣去做的話

你不認真如理去學,得不到。急的結果呢,欲速不達!所以要急是希望得到 了半天得不到,那豈不是損失嗎?所以在這地方簡單明瞭說一下,想想看是不是? 都不要了 是同樣地這個怕了以後 所以平常我們動不動說02'01" 0 「唉呀,這個戒很麻煩,哎,不要了!」實際上這個戒有這麼大的好處, , 會教我們趕快 ,哎哟 !好像很怕。應該有!有了這個怕是警惕我們 、趕快!於是欲速不達 ,有很多完整的法我們 ,結果急 可

佛菩薩來也不會示現這樣,天下沒有一個事情這樣的 然後行持一步一步地踏實。行持不可能非常正確,一定要慢慢地來的 筆像王羲之一樣的字的話 於是你真正重要的急的是什麼?就是因地當中是一步不能錯呀!了解是非常正確 ,像寫字一樣,剛開始不妨狗扒,而且剛開始一定狗扒 ,那你不是個怪物 ,那算什麼呢?就是佛菩薩再來的 ,對不對?所以這我們應 !如果是剛開始就寫出來 0 所以我常常舉這

就是增上才不怕呀 現實並不真的怕耶 可是既然這樣地從眼前這個基礎繼續增上的 何況我們扒的開始,已經現在這樣。說起來怕、怕、怕 ·講起來滿怕,心裡面並不怕,對不對?換句話說它還滿可 下去的話那很嚴重 - 所以你怕 的確你不要怕耶 , 怕對了, 那就是這樣 !我們每一個人對我們 !但是有 你可以不急 一個要怕的 以 的

可以呀 下面看 我們應該了解的。 沒有一點漏洞,你所有的因都是增上的,都是圓滿的,因既然都是,不必忙果啊!這是 知見; 生圓曠劫之因,這樣 正增長功德所對的境 於是以我現在來說, 然後把眼前的這個養成功努力地思惟 ;了解了以後的功德的生因還是這個。所以現在成功翻成善種子, ·從哪裡開始?戒。所以在這地方特別大家記住:不了解之前 繼續下去 所以這個地方我們應該了解,那這個 !」那這個就對了。 我一直想: 現在是善知識易代以前的猥雜  $\neg$ 嗯,我是要念佛的 我不一定能夠像他一生成就,三生、五生也 正思惟 「攬無邊戒法」怎麼個攬法。 ,以及串習這個習慣 ,現在是正法教易代以前的 ,怎麼念?要學善財童子一 煩惱的生因是 這個善種子真

自他 《事鈔》 云: 《薩婆多》 「如是隨機廣略, 云;若淳重心則發無教,輕則不發。豈可虛濫,理當殷重。」 令其悟解。若不知者, 心則浮昧。 受戒不得, 徒苦

189

#### **卜面《資持》解釋**

不明。 《資持》 釋云: 《薩》下引示得否由心重輕。誠令策進,必使開解。 「隨機者須觀利鈍所宜廣略,大論示導取解為期。浮謂不重

即

是說本子一合就算。仔細地去思惟、觀察,把聽見了以後,觸到這個地方 的認識啊!這個文字上的認識不夠。對我們自己來說,同樣地,今天聽懂了 說得簡略 解 「隨機者須觀利鈍所宜廣略」,隨他的根機,「利」就說得詳細一點, 一點。 ,已經剛才說過了,一直要達到這個程度那才可以 「大論示導取解為期」,那麼這個真正的主要的經論上面告訴我們的 ,那並不是說文字上面 以後  $\neg$ 一就 不

完了以 望喔! 呀!」他說: 今天我們在湖山精舍,就討論的時候,討論完了以後,就有一個同學在讚:06'20" 、那、那……這個。」這理論上是如此,心裡上總永遠感受不到這個。 以前我們總想的成佛啊,三大阿僧祇劫,一想到的話:「哎!算了、算 他這覺得: 「真好!今天我才感覺得,原來這一生成佛有望。 「啊,真是成佛有望!」為什麼?因 !他內心上面感受到了: 」不是這一生成佛有 因為討論

晚上這樣的解釋,大家不很清楚嗎?這個都是眼前的事實,並不是個文字耶!文字留 應該了解的。所以說「解」應該這樣,你真正了解了那就對 我們了解了以後,你因既然把握住,當然成佛有望嘛!這個是很清楚明白,這是我們 給我們的都是聽是聽得滿好,回去的時候啊,「對不起,現實問題。」現在談的是現實 哦,原來就是這個 !這個現實問題就是你轉過來,那就是成佛的基礎,這個因就在當下嘛 !是我們人人可以做得到的,這都是千真萬確的事實啊 !就像今天

前面的「 的重輕喔!這個是警策我們,使我們了解,了解了以後引發那個重心。這個《資持》 -面説「浮」,浮是浮在面上、「不重」;「昧」是不明白36" 《薩婆多》云」,「引示得否由心重輕」 ,他特別說你得不得戒,要看心裡面 。那麼「 《薩》

這樣做的話是「受戒不得,徒苦自他」,受了半天得不到,別人也辛苦,你也辛苦。 是文字。反之,如果不能夠這樣, 回過頭來再看《事鈔》08'00" 。這個「解」 那麼你就說得廣一點,如果是「鈍」,那麼說得略一點,最主要的一定要讓他 ,說明了 ,說像前面說的像這個樣, ,你要心裡邊如你所說的: 「心則浮昧」,這樣。浮,並不重;昧,迷迷糊糊。 如是隨根機的不同 「嗯、嗯 !我懂得 ,如果他 !」並不

懺法 說輕就不發,是不可以馬馬虎虎呀,所以應該很認真殷重。那麼下面 所以不能淳重是不了解,了解了以後,下面如法去作一定淳重。 或者戒師等等不相應 以你拿這樣的心去求戒的話是一定必得 的現行非常地強盛。那麼講到將來這個懺悔的時候,我這地方還要特別解釋應該如何 叫如法去作?再說 所以下面再警策我們,要怎麼樣的「淳重心」哪,那麼才能夠發這個無作戒體。08'48" 這個如果說能夠真正地懺,懺到真正相應的時候,那個心本身就是淳重心 一遍:懺悔 ,這個還是有。只要其他的都相應了 ·所以並不是了解了馬上可以得到的哦,了解了 除非這個內涵當中,或者作的時候不如法, ,這一部分相應一定成 了解了以後,還要怎麼 0

09'55"

### 《資持》云:「問:所以須示境者?

答,實際上處處地方,讓我們內涵有很正確的認識 他又問一下 ,為什麼這個境界要這麼說 明呢 0 ? 答 , 這 個特 別設 這 個

10'15"

正本 答:眾生造惡由迷前境。 不 明 境 將 何 用 惡業既因境起 س 特此廣張 ,善戒還從境生。 深有遠致 是制 法之 所 依 為發戒 之

起 地方特別地詳細地說明白,它有很重要的意義。 不用迷,是叫無明 善戒還是從境界上面生起的,所以這個戒就從這個上面說起的 這個是發善戒的真正的根本。 | 眾生造惡」 都是由於對前面的境界不了解 不明白前面所對的境 所以 如果不明了 所以不明白造了惡業 ,用個 那請問你怎麼用 迷 0 所以戒是依境 現在這個地方 S 「惡業既因境 ? 所 以 這

1'26"

說 什麼 不懂 法?也許已經懂 「我走了以後,怎麼辦哪?依戒!」大家記得不記得?喏!這是第 ?佛最後走的時候 ?佛的 說到這裡 !這個裡面還有問題, 《遺教經》 那明什麼境呢?前面不是說過了 也許不懂。我下面引一段經文,你們自己檢查一下 大家都聽說過至少,或者乃至於自己念、背過。 已經臨走了,已經躺在那裡了 還有問題。現在就算法界的境都看見了以後 啊 這個是法界依正等境 教誡弟子的 就會了解懂是 個重要的 《遺教經》 ,你怎麼用 就弟子的 我們 0 是 N'

再沒有什麼懷疑了,我們大家都了解了。 ?你趕快問啊 然後他下面整個地說完了以後,12'28" 世尊 月 我馬上要走啦!」 可令熱 日可令冷 後面有這麼一段公案, 阿遙樓馱就 佛說四諦, 」這個是特別要說明的,他阿遙樓馱怎麼說 起來說了 不可令異。 佛就說: 一世尊哪 這樣,就主要的說 「你們還有問題 這地方的



成熱 絕對沒有一點點能夠動搖的地方。 這句話。 你不想辦法它也可能變成熱 說這個月亮以傳統的看法是冷的 ; 日 可令冷,它是可以轉變的 ,實際上月亮是冷的 你可以想辦法把它變 。佛說的這個道理,

真正的原因在哪裡?「集」上頭,這個「真是因,更無異因」,再沒有其他的因了 什麼是苦呢 見這是苦嗎 絕不可能是樂, 那麽佛說的什麽內容呢?「佛說苦諦實苦,不可令樂」13'31" ?它有它原因 ?我曉得並沒有真的了解 第一個這是我們應該明境的時候。現在境界現起的時候 「集真是因 所以我們現在因地上面要去觀察這件事情 ,更無異因」 喔 !原來這個有它的原因的 說佛說的苦諦就是苦 我們真的看

只有 戒 怎麼滅法呢? 麼滅法?果上面你沒辦法滅的,所以是什麼?因滅 「苦若滅者, 下面呢 一個 慧叫作戒學、定學、慧學, ?下面呢 道諦, 滅苦之道 即是因滅, 再沒有其他的了。 ?是 \_\_ 滅 , 因滅故果滅。 實是真道,更無餘道。 \_\_ 「因滅故果滅」 叫增上戒學、增上定學、增上慧學。我們不是要 請問道諦說些什麼?戒定慧三學 」你不是要去掉苦嗎?所以苦如果滅的話 ,因如果滅掉了 。下面告訴我們就是說苦集滅 」你要想真正地滅掉這個苦的 ,果一定滅 ,所以叫 0 道 ,怎

去掉苦嗎?你該怎麼辦?學佛 ,你就得學這個;學我 ,那沒關係, 你怎麼辦都可

醜史拿出來 把自己的解釋依文解義 ?就是「未會先會」 自己覺得這個樣 但願你們好好地,少走這個冤枉路 、學我這個話, ,佛在那兒叫冤枉 叫作 !錯了!我以前錯了十幾年,所以在這地方,我把我自己的 「流俗知見」;同樣地還是去看佛經、還是看論 我在《廣論》 !這個就是典型的學我。你不能說他不懂喔 上面一開頭曾經提過很多遍 然後

解的。 夫 天一定到 地這樣引 們的方法變成功害我們的 字上面隨 了以後以為懂了 將來得 真正要想修學佛法16'11" ,不要停在那裡 所以說談到這個地方 便看一 到這個果報 你們自己去衡量。真的懂了就是懂了 這裡磕頭 點點,往往自己陷在這個裡面。沒有看之前還有個佛法來救我們 ,自己把唯一的正確的內涵看扭掉了 但願 ,沒有善知識的引導、沒有大經大論的說 一一上去,它有它深遠的 那真是無量無邊 求 好像前面講得很清楚了 以這個 我自己還 「未會先會」是多麼地嚴重啊 在不懂 内涵 , 我 啊 哪 但願你真懂了 !可是如果不懂的 你不會再去找。結果唯一 我特別再引 ·眼前 我們 明 稍微花 一段,後面我不停 ,不可能 !這是我們應該了 我了解了 話 看我 點點 ! 我 這個 我明 救我 們文 的 功

明白 離開外面的物質啦;換句話說,正確地認識了這個 筋,自己的意念、理路,認識這個實際上的意根所對的這個境界 不到,乃至於我是緣到這個境界了,並不僅僅如此。所以這個 所以這個地方說「若不明境1716" ,是這樣見的呀!不是說, 哦,我可以現在緣到這個法界了,實際上法界是緣 是明些什麼境啊,這樣!真正受的時要「見境 「見境」 ,當然這個境界並不 見是這個腦

### 第三支 依境發心

17'59"

境的心怎麼發。看文 境認識了那麼發心,發些什麼心?如何發法?前面心所對的境了解了 那麼前面就是說 「發戒境量」 這個境界是這樣。 下面第三支, 「依境發 這個地方就對 N'

18'28'

《事鈔》 云 「次令發戒 0 應語言: 當發上品 i'' 得上品戒。

師長告訴你, 面的解釋 那個 《事鈔》上面,這發心的時候 要發上品心,你才能夠得到上品戒。怎麼樣上品心,什麼樣上品心 ,這句話好簡單:喔!教你發心了 ,那麼這個

各分上中下 非是正意 知 《資持》 心限量 釋云 , 故 1 顯 約 則為 上 文義次第明 品 如諸律 令 九品 知優劣 論多言上品 0 然是通論 之 0 獨 此 精 12 0 之濃薄,亦不明示三品 詳 引 ,餘皆不述 《多論》 0 但 一云增上 勸發唯言 之相 0 彼 論又 上品 0 此 於五 中欲 令受者 知 中下

是薄 他最主要的目的要讓我們什麼呢?要我們發上品,這中、下不是他的正確的原 我們念佛也有九品 五、八、十、具。這個裡邊各分上、中、下,於是三樣,每一個上、中、下是九品。 面已經說,引了這個 那麼同樣地,這個裡邊又說「五、十、具」, 這個就是前面解釋應該發上品心,這裡解釋 心的這個齊限、程度,所以他一步一步地告訴我們這個不同,告訴我們不 他那裡並沒有明確地說明三品的行相,為什麼呀?主要的目標要令受者了 這個都是「通論心之濃薄」 這個地方也有九品,這個九品都有它的特別的涵義哦 《薩婆多論》 ,換句話說 《薩婆多論》上面叫「增上」,實際上也就是上 ,或者是很厚重、很深廣,反之那就 一下。 這個八戒沒有包括在裡頭 說諸律 、諸論都說 !等一下要 意 ,實際上 解了

怎麼來?要透過中品。中品怎麼來?要透過下品,這是必然的次第。當你對看的時 所以說 20'53" 這麼一來也許我們說: 「那我們只要上品就夠了。 」這裡有問題 上

候,好像上、中下是對立的 必須了解的一個內涵 話佛法就圓滿, 《法華》 上面說得很清楚, 這樣。 說上, 諸佛世尊說法的常規都是說三乘道 ;如果以上品來看的話,下、中適足以引導你向上。 一定包括下面;下 一定是通達上頭 次第,這麼一來的 ,這個是我們 應該 所以

受到絕大損害,所以這個不能馬虎的呀!你在練習的時候,拿一個竹棍子隨便地動動 理,用不用沒關係;行教用的話,馬上無邊功德, 我們從下中上了解了次第步步上去的過程當中 打打,真正上仗的時候 具戒,每一 這個裡邊實際上正說起來十二品, 現在這件事情是就是我們自己受害, 然後去開始學。因為現在是講的行教 了解了這個內涵以後21'49" 個有上、中、下三品。那麼為什麼八戒不說?這個地方簡單地說一下 ,拿了這個刀槍的話,這個機關一撥的話,馬上要有人倒地 我們 這個時候就可以談那個九品的內涵了 為什麼?五、八、十 所以它那個次第過程當中自然先五戒 、制教 可是萬一犯了話,對不起,同樣地 ,跟化教不一樣喔 一定第一個 五戒 先在家了解了 !化教懂得 0 八戒 九品的 內涵 了道 戒 0 在 這

前面所以 …在後面還有,現在前面也講 、後面也講 後面特別地講啊

酒戒 受了一個戒以後功德就無量無邊 要說我本來就不吃酒, 的確確不太容易呀 盛,宿生有善根 乃至於這個戒的五樣也可以分受,它有它道理的。了解了好處以後 歎功問 。弘一大師就是當時這個態度,這個比較容易。酒戒總是容易嘛! 相 當中 !那怎麼辦呢?好了 ,說薩婆多部要具受, 我不怕,自己曉得怎麼樣,有了一定可以做得到; 叫我吃了酒就是受不了!那好了,你受個戒; 你先翻邪三歸 《成實論》 可以分受, ,然後受一分 時間 也可以不同 同樣地不吃酒 什麼 如果說 極大部分 以我來說 一分 心志強 啊 的 不 ?

兩戒 處 ,所以這麼次第而來。不過這個次第而來,這個五戒它的真正內涵是引導你成佛作祖 可是剛開始作的時候,的的確確是就像練字的狗扒開始。所以你自己覺得有力量了 因為這個男女是邪,這個夫婦並不限制 那行了第二步應該受的什麼戒?這四個當中,大家想想看 ,那個時候就試這個出家戒 ,其中尤其是盜戒很難, 這個盜、妄兩個比較難。 ,這樣;第三個呢 所以因為它有這樣的特別的 殺;最難持的盜 ,比較容易持 的

這樣 。你一天一夜試試看總歸行 因為你是個在家人,所以這個八關齋戒實在了不起,決定你只有一天一夜 ,就算你熬不過,關在廟裡面硬關一天也可以嘛 如果 就是

天, 話就是這個力量,這個是八關齋戒的威力呀 你心裡面很煩,你在關了一天,你一天如果關對了,心裡面雖然煩,只要得戒體 清淨的話 我可 以告訴你,確定有這個效果!八關齋戒的威力這麼大喔!如果你心裡面真的 這個一天關在那裡的話, 你這個成佛的因就下去了 確定下去!要往生的 生

不過不同的呢,在家是試驗出家,只要一天一夜;出家的話你本來進去,所以這個十 在家人你一定要捉金銀,出了家本來就不需要嘛,所以這條戒的沒有什麼太多關係 個這樣的話,我也要出家了。 所以它的一天一夜這樣25'41" 沙彌戒是終身戒,這個試驗了一段時候,然後再來具戒。 ,然後你試了一天滿好,第二天再來 那個時候出家的十戒跟八關齋戒可以說一樣 。你多了幾天,覺得這 不同的呢 0

功利不好。佛法就是完全講功利的,你做一分就得到一分功勞,得到一分利益; 佛法非常實在,拿世間來說就是個功利,不過現在的功利都用在壞事情上面 開始的心是什麼?只是這樣 心的話,我心裡面不相應!」對不起,就怕你不要這個功德,佛法就是這個樣。 這個是從他的那個「法」來說這個五、八、十、具。「心」,來了!平常我26'21" ,覺得這個好,要這個功德。有的人說: 「哎呀,既然這個 以說 而且 們剛

就沒有,作壞了就是損害。這樣啊 !這麼嚴密啊

嘛不, 夠這樣增上過程當中,你才會感覺到: 乃至於出家 就開始了。在五戒受的時候先是下品,再來增入中品 步登天那不可能哪 關係呀 那麼然後我們去求。所以剛開始求的時候, 一有嘛就是上品,永遠「叭!跳!」這個不是三級跳,這個是一步登天哪 ,然後你能夠深入,那個心再增上,這樣的話才有你增上的機會嘛 !你來,所以那個時候自然而然 ,一步一步上去,次第井然 以真正的修學佛法, 「哎呀,成佛有分!」要不然你永遠是 我們 下品 當然就像說寫字這個狗扒 。然後由於這個心多多少少調了 了解了這個次第以後 上品,然後八關齋戒亦復如是, 那麼這個時候 !而且 ! - 要

短的 對我低, 見我自己,我現在在哪裡 到那裡 你不會看人家: 一生。 不過我們這個次第,真正的佛法的次第是一個無限長的次第,我們2803" 慈心。結果都是幫忙我,這是我們應該了解的。 一開頭的時候你只有下品,這個我們應該清楚的 有很多人宿生已經跑到那裡,所以他一開頭的時候就有上品 ,只要走我相應的。如果他比我高 羡慕他 我做不到 他低 0 我輕視他 你了解了這個道理內涵以 尊重他 0 感受到的是短 一切智心 ,有很多人跑 !我只看

歸戒儀軌章

五戒

202

住的這個特點,你能夠這樣去做下去的話,那十拿九穩!這個基本的概念這裡不細說, 這個次第並沒有這麼明確。那麼今天就到這個地方。 正重要,在它「次第」!大家清楚不清楚?同樣地你了解了這個《廣論》的這個次第, 這個基本的概念《菩提道次第廣論》上面說得非常詳細。所以說 們曉得要求上品;行為當中的話,不妨從最下面的地方去開始,這個是我們應該把握得 回過頭來看那個《在家備覽》的話,這個次第也完全能夠把握得住,本來《備覽》上面 所以這個地方說的上下的九品,我們要這樣去了解它。於是這麼一來,因地當中我28'42" 《菩提道次第廣論》真

## 南山律在家備覽略編手抄稿「九九一年版

第二十三卷・A面

是絕端重要。容或在這個裡邊還沒說清楚,你們必須要仔細地再思惟、觀察,說禮拜 法就無從講起;你這個清楚了以後才懂得戒法的意義,乃至於我們整個的修行為什麼 六、禮拜天講 關於上一次這個講的,上次講的那個,尤其是禮拜六、禮拜天講的這個概念,對我們 一定從戒開始,這樣。所以後面還會把那個問題更深細地把它說明。 大家翻開 00'03" 《南山律在家備覽·宗體篇·戒法門》 -歸戒為什麽會有這樣大的威力。如果這個不清楚的話,那所有的戒 ,翻到二十四頁。那麼,這個

麼;了解了這個,進一步才可以依這個境來發那個心。那麼,最後一行,上次講到倒數 法體是什麼;然後這個法體啊 第二行。最後一行: 那麼今天呢,我們再看第三支,第三支,01:11" 說為什麼要還要從境上面,發戒的境是什麼、量是什 「依境發心」。現在我們曉得所受的

此事受, 《事鈔》 是下 云: 品 輭 <u>~</u> 1 毗 跋律》 雖得佛 日 戒 猶非上勝 發心我今求道 0 當救一 切眾生, 眾生皆惜壽命 以

這個 《資持記》 的解釋我們看一下

02'21" 《資持》 解自他 義推 者至此 行有深淺 之 導 兩利 令至 宜 初 涅 須 ,度非究 但護命 云: 一不害 河辨三 槃 同歸佛道 下 心所期 ,竟,即 不 命 品 令得 中 二以 0 行果分齊 言求道者所 腉 小菩薩, 法開 即大菩薩行 即 導 二 雖期 乘 期果也 13 三令得究竟度 佛果 前 準 , 云 。救眾生者所 〈沙彌篇〉 求道 行處中間 正據 前 三位 小 不 , 望前 修行 果 配 後 0 之 雖 中 勝 品 比 恰 後 兼前 然符 然雖 猶劣 合 以 0 0 法 生 上 開

要去證得 涅槃的這個果,所以現在呢我照著如理去行,這個叫修道。所以四諦當中叫滅諦,我 我們中國人習慣叫求道 那麼現在呢,我們把這個文來消一消,這個內涵說一說 說這個求道的人這樣說:我現在發心求道。那麼真實來說的話,這個道啊就是, 、要去求得 ,佛法來說應該說求滅諦的涅槃之果,涅槃之果。 然後呢 怎麼樣才能夠得到這個滅諦的果呢?要了解了行持 0 《毗跋律》是律當中的 因為要求這個

這個是道諦所攝

修的行 是可以 上中下三品彼此 在此地 這個裡邊說 那麼他發這個04'27" 得到佛戒 ,佛的真正的本意在上品心。 、所發的 ,救眾生那是所修的行 間的關 ,但是並不是最上的, 心。像這種情況所發的心, 心怎麼辦呢?要救一切眾生。 那麼上一次說過,下面我們還會繼續地談, 然後呢所期的道果;究竟那個道果如何 並不是殊勝的 那個是「下品軟心」 為什麼?因為眾生都愛惜壽命 0 究實說來 ,這個情況 佛的真正的本意不 之下 ,要看他 這個

往往是不了解次第, 個必然的 你要以 圓滿了 傷害他 看 ,法開導的話,當然你一定不會害, 同樣地講救生,這個救生有很大的差別。 這個二十五頁 ;第二 「 方面固然是說「後必兼前」 次第啊 所以說 以法開導 ,對我們實際上是非常重要的 「前不得後, 不依循次第,如果真正了解的是必然依循著次第去做 《資持》 後必兼前」,單單救他、不害生命那麼只是如此, 開導他、還幫忙他 的解釋 還有這 , 第 害他還要開導嗎?如果要令他究竟的話 — 行已經說過了 個 !我們現在修學佛法一個最大的缺 第一呢不害他的性命, ;第三個「令得究竟」 裡邊說明 個什麼 然雖救生 ?必然的 這樣 ,這個是究竟 ,只是不 行有 如果 , 是 這 深

說: 我們要深入它的內涵,就這樣,這有兩重特別意義。 這種地方啊,乃至於這個地方圈幾圈,它有它的特點 裡邊內涵確實如此, 。這個祖師來教導我們佛法的時候 那麼下面呢「約義推之」06'43" 以義推之。 」這個對我們來說,認真想學的 但是文上面並沒有說明 ,為什麼叫約義呢?因為在文上面並沒有很明白地說 這個地方也看得出來,他是非常慎重-,他就不會就是說應該怎麼 人很重要的一個意義 ,一方面表示我們 慎重 。所以他上面 怎麼 , 一方面 他就 這個

那是大菩薩 「以法開解自他二利」 比之前面是好一點,那比之後面的還不行。「上品引導令至涅槃,同歸佛道」, 0 0 二乘要什麼?自己急著去求道,急著自己去解脫 「前云求道正據小果」 個呢 這個文字容易懂 「護命」 ,但是這個並不究竟,是小菩薩。所以說「雖期佛果」啊 ,是保護他,並沒有讓他得到解脫 ,所以前面所說的那個以義來推的話是小果。中品呢?這 ,不會忙別人的,這個是他的個 這個只是二乘 i ,二乘之 在中

現在這個律不是在家律, 那麼後面 〈沙彌篇〉 這個在最後 可是我們弘一大師引的是引在家律,他也就是一步一步引到 ,雖然是在家律儀 ,它是在家律本身…… 不是

全貌有 同的 上面 以說正是向後面〈沙彌篇〉 所以這個說 講的真正的內涵 一個出家之因 細地說明這個三類,所以這裡暫時不說。所以到這裡告訴我們 心相 一個比較完整的認識。那麼〈沙彌篇〉 就是在家的做好了, 那麼它行為-, 這個上面所說的三種類型 ,所以在後面把這個沙彌律儀放在裡頭,這第一個。第二個 ,實際上就大比丘的事情,因此這麼一來,我們能夠把整個的教法的 因,以及所證的果,彼此間有不同。 ,沙彌是正式開始要進入這個佛門當中認真修持了 希望你將來有這個因緣,能出家固然好 下、中、上,喏 部分擺在最後,所以我們這裡暫時不提 - 它是有它的根據的 繼續看下 ,要明辨這 ,不出家 呢 個三種不 沙彌律儀 那麼這 0 0

── 上品── 二期行明兼兩利── 一 二期行明兼兩利── 下品

果須約佛乘 《事鈔》 切 作津梁 生死 如 續云: 津 解下 我身 期 餘 自 如梁 行明兼雨 利 二 就 義 利 法喻 他 明 利 人 义 可見 受持 。津梁是喻 0 云 正戒 何 中 品 ? 0 眾生墮疑故受生死 若言我 《資持》 今正 س 云 向 : 中 能 為 品 開解 生疑 初 令 彼得 為

來一一加以說明。 態,我要作他的津梁。這樣又可以自利、又是利人,這樣而受戒的,這樣而受戒的 生的疑。如果不疑了是什麼呢?覺,換句話說使一切眾生能夠達到最圓滿的究竟的狀 還是同樣地「就義」-「我今正心向道」 上面那個 《毗跋律》 ,他這個向道是什麼?解眾生的疑,不僅僅是我要求道,要解決眾 所以下面是說就是啊,這是祖師告訴我們的。什麼是中品呢?說 當中,只說這個下品的,其他的沒有說。因此我們的祖師啊 這個意義,它雖然沒明白地說出來,那麼舉他所了解的義

這個果 以呢現在「梁」就是渡過那個生死大河的那個橋樑,所以這個喻就是說明這個法 也可以自利也可以利人。那麼「津梁」呢,這是解釋前面「我為一切眾生作津 。這個也簡單地說一下,是個比喻:那麼眾生呢在生死, 那麼下面這個《資持》的解釋容易,說初明所期的果是約佛乘;那麼為了達到 然後呢因行 這個 「因行」啊,就是說自己修的行, 「如津」就是河啦 這個作為因地當中

他 ?」這我想簡單地說一下。真正的大菩提的行者,他並不是說「我也要自利也要利 這裡有人容或會問12'15" 真正的大菩提行者,只傾整個地想到利他 : 「欸,我自利也要利他人,為什麼這個是小菩薩不是大菩薩 ,整個地只想到利他,這樣,這個才

這裡不細說 是!實際上呢,你全部能夠想到利他的話,結果是才真正究竟圓滿的自利 , 在 《廣論》上面有非常詳細的說明。 0 這個道理

難走的 了以後 去細談它, 的路。我說特別的角度, 關於這一點 ,實際上不一定是難走,你從特別的角度去看的話 我相信沒有一個人例外的, 如果大家想正式了解的話呢 ,真正重要不在哪一個難易,在我們了解的深淺 這有不同的、 一定都只想走最大的。在我們現在看起來覺得最 不同的這個角度喔 那麼 《廣論》 上面有簡單的介紹 !這裡暫時不去細談它 說不定這個反而是最好走 0 如果我們真的 再下面

《事鈔》續云:「云何上品?

什麼是上品呢?

若言我今發心受戒。13'46" 為成三聚戒故, 趣三解脫門 正求泥洹果 又 以 此法引導眾

210

### 生令至涅槃。 令法久住

單地也說一下 什麼你還要說 。現在問題來了 ?為利有情願成佛。 分成這個三段 0 真正的最上乘的行者,他發了這個大菩提心以後,一 :你有救人之心,單單這個心夠不夠?答案是肯定的 為利有情罷了,你為什麼還要為利有情「願成佛」呢?這個地 0 那麼通常啊 剛才我們不是說過的 在 《廣論》 ,為求自已解決問題,這個不好 上面它特別說,大菩提心這個願是什 心一意想救別 不夠 那麼為 方簡

成佛 都沒有 解決他的病苦,發了這個心以後,你同樣得去念書啊 這個心以後,並不是馬上教他去。你不認識,好,你要得念書啊 如果說你真的想解決他這個文字上的障礙、 我要發心救他們 我說一個很簡單14'48" ,你還非成佛不可 你能夠把他們 -的比喻:現在看見那些人都是文盲,看見那些人都是病人, - 結果呢,你自己也是個文盲,你自己也同樣地對醫學是一點常識 、要幫他忙 - 所以你的 能夠教成功一個學者嗎?你能夠治他們的病苦嗎?當然不行 ·你沒想到這個自己,這個才是真的究竟圓滿的 心目當中是在滿足成佛之願,可是你的心目當中只有 知見上的障礙,那你要救他的時候, - 所以說你要想解決 !解決他的生病,你要 一切眾生究竟 發了 說

我完全忘掉,全部精神想著別人的話,這個發揮的功效發揮到最極致,這是我們應該 本,這樣 這個惑的行相我們認 的障礙是什麼?妙不可言 大家這個是容易體會得到的 不知不覺會受這個我的影響, 們前面也介紹過 ,這個是根本問題。 那麼這個為什麼這樣呢?當然這個理由很深細,我在這裡說一個最簡單的原則15'54" ,應該了解的 現在呢你要去救 ,特別是 識以外, 這裡 《廣論》 人、也要救我自己,當你想到我的話,欸,毛病就來了 ,深細的地方我們先不談。真正講修行來說 《廣論》上面不叫我,叫什麼?叫薩迦耶見,這個是個根 它會減低真正地去修行的這個推動的力量。所以當你把 我 -惑的根本在什麼地方?惑的根本在 上面。 大家以前在前面或者是已經有認識,或者至少 生死的根本什麼?是煩惱 「我」這樣東西上 是惑,而惑除了 對我們最大 在我

所在。就是至少這兩條路你都是很安全,否則的話 所以說雖然想學佛,學了半天學我的 條件許可 但是它一定有它的方法,你如果没有方法的話,對不起,這條路也絕對行不通17'21" 這個我們要了解的 絕對要走這個路 否則的話寧願念佛 ,是沒有用 !因此在這個情況之下 這 中間的話不 個是它的真正的重 上不下 弄了半天這個 心所在, ,環境許 重心 可

213

地我說 就會有這樣大的影響。那麼現在我們繼續看那個文啊 也是上一次 得去的話,最好的 次已經說過了,上兩堂就是告訴我們 關部分我會說明。 保任就是這個戒 然後不管是上、下也好,固然你要走後者,那非戒不可!沒有戒根本不談 一下。哪 ,就是禮拜六、禮拜天,從皈依到戒為什麼產生這個威 0 !同樣地說中品也利他 其次我們說,哎,既然這條路走不上,最好念佛 什麼理由?後面有機會我還會仔細地 、最佳的, 什麼?保險 ,真正我們要求增上生的 然後呢上品同樣地利他,加進去了 戒,這是我們應該了解的 這個 到講到那個內涵的時候 《資持》 ,唯一的 來解釋 力,這是我們 , 而要想念佛保證 0 、也是最佳的 而這個 0 上 簡單 理由

### $\sim$ 《資持》 釋云: \_ 上品中三,

求大菩提是完全為了幫別人,你非要使你達到這樣的量;當你達到這量 求自利 然後第三個呢,令正法久住,這個大綱是這個樣。那麼自利我們了解 上品中分三,分三段。那麽這個三段當中分哪個呢?第一個是自利 自然而然到那時候你專門幫忙,全部精神去幫助別人。那麼這樣的話 ,實際上呢你真正要想幫人家,自己如果沒有這個幫人的能耐 , 不行 , ,第二個是利 因為你願 也可 所以 ,第二個 這個 以說 N'

分這個三點。比如我們先看 不開的 呢,是深度。實際上,真正就我們所對的世間來說, 幫助別人就可以了 !你要想廣也要深, ?欸,第二個這是就廣度, 要想深還非廣不可 這是就廣度來說 , 所 以我們來這個談這個問題的時候 這個深廣分不開的 ;還有下面令正法久住 ,深廣根本分

初明 明 20'18 明 自利 行 又下 明利他行 令法下明護法行

廣是真的廣 護法行」 實際上,就是使得這個廣度無窮無盡地 盡未來際延續下 去 , 那麼這

因行也 空也 三無作解脫門。亦名無顧〈懺篇〉三觀別配三位,即相 三無作解脫門。即唯識也〈懺篇〉三觀別配三位, 三聚 名亦通小,取大可知 受菩薩戒否, 攝行。亦名饒益有情戒。一切含識究竟度故,即四 故號三解脫門。 為成下 攝行斯盡。 。下句求大涅槃即圓果也。 ·明遠期 又復大小混亂如何分別?若云非者,戒從心發,既發此心 \_ 然名通小教,今對三界須局大乘。一空解脫門即性 揖律儀戒律儀禁惡,結業煩惱 二揖善法戒 也 0 三解脫者雖是觀慧,非定不發,即定慧二學。 0 問: (我想先把這個文字唸完了再解釋喔!) 今此所受,為即三聚,為非三聚?若云 三聚戒者出《瓔珞經》 此明大行須約圓修 究竟修故,即作行也世出世間大小修證 。聚即總攝為義 上二句 絕縛證真 即 二無相解 那非 者 大乘 三攝眾 泥 後 短果者 女由此得 此 0 三 菩薩 須更 脱門 生 ?

三護法中 大見錯解 不盡言 言不盡意。 0 自 故特提示 利 利 人傳傳 自非經遠 使 相續 自求 , 佛種不斷故 之 優柔積習淺識 次明 得久住。 利 他 粗 Ü 何 法即上因行 由可解。 深處詞繁 餘廣如疏 略示梗概 涅槃即 上果德 0 謂

也 是說 什麼?「正求泥洹」是大涅槃,就是究竟圓滿的 在我們說 心受戒為什麼呀?要受這個三聚戒,要「趣三解脫門 那麼這裡解釋 說明什麼?所期遠大,所期遠大。那麼上面兩句呢 「下句」呢,是「求大涅槃即圓果也」。上面哪兩句呢?「三聚戒故」 「為成下 \_ 下 ,就是「我今發心受戒,為成」下面這些,這個是自利 ,分三部分,上面已經說這個是自利、利他、護法 , 這個是因;然後呢所 ,是說 「大乘三學 0 這個就 求的是 即因行 麼

要的呢止惡,就是「止行」 包含了 我們典故出在什麼?《瓔珞經》上面。「聚」是種類 那麼下面是解釋,三聚戒這個有它……平常我們說三聚、 ,把所有我們該作的 哪三聚?這個三聚就是三個大綱,第一個呢叫「攝律儀戒」 ,換句話這個基礎,這個基礎整個地要建立得非常穩固。 「攝行斯盡」 這個行就是說菩薩修行要作的內涵 ,聚在一塊兒的 三聚 ,這個地方就告訴 。這個 這個攝律儀戒主 「菩薩三

法,然後再廣度眾生,廣度眾生。這是它所謂「三聚」的這 然後 大家都了解了 「攝善法戒 有了這個基礎才廣行善法 。第三個呢 個內涵 攝眾生戒」 ,平常我想我 ,廣行 們也

要的 果」亦是通小, 現在所以用小乘的名通大的話,因為大行是約圓滿的 用什麼行 那麼這個名字呢,通常這個是小乘,實際上 那麼下面又說在 個真實的狀態, 「三解脫」呢 24'25" 「絕縛 一定要定才發,所以說三解脫就是「定慧二學」 那麼這個下面是解脫,三解脫,一 同樣地這個泥洹果三乘都是,現在呢這是指大的 都從這個地方進去 〈懺悔〉 把我們煩惱 這個解脫是觀慧、觀慧, 裡邊,它又「別配三位」 、業死死捆住的,透過這個來解開 ,這個叫作三解脫 ,雖然是小乘可是通大 個空解脫門、無相解脫門 這個就是正破煩惱的這個元勳 ,那這個是以後再 ,就是「圓修」就是這 0 ,有這樣的才能夠得到解脫 那麼這個定慧二學才是真正重 ,能夠真正地證入那 ,看你發什 說 無作解脫門 個 以 麼心 說 但是這 泥洹 這

當然這個就是一個菩薩心囉!如果既然這樣的話,那麼後面還要不要受菩薩戒呢 有意思! 面有 個問 「若云即者」 說 :現在我們受的這個三聚戒 ,既然說這個三聚淨戒, 我們現在就是圓滿的 是就是三聚還是非三聚 因行, ?這 那麼

話呢, 的,假定說……這個兩個東西,不是混亂了,怎麼辦呢?說它是,不對 這個不管橫說 是這樣。假定說不要受了,那麼不是大小混亂了嗎?而現在這個是說小 那麼既然戒從心裡發,現在我發大心,那到那個時候你怎麼又可以說不是呢? 也不好,或豎說也不好,所以這個地方啊特別「提示」 !說它不對的 , 可是又通大

過去的 求,於是我們用盡腦筋去想,想了半天然後後面繼續下去的,他隨便一提示、一撥, 我們就恍然大悟、恍然大悟,這是它很重要的一個特點。 那時候執在那一邊、執在那 要這樣去作呢?就是讓我們遇見這種問題,好好地思惟、觀察一下。否則的話,我們聽 因。實際上給不給?給了 個答案不給我們, 提示是提示了,下面有句話很有意思:26'46" ,囫圇吞棗,結果弄得不好的話,往往說一片模糊;被人一提的話,或者是到 不給我們。這個裡邊有它的一個特別的條件 !但這個地方就偏說:先提示給你,讓你自己去求。什麼原因 一邊,都產生了種種的誤會。現在不直說,讓我們自己去 「使自求之」,欸,讓你自己去找 ,有它的 一個特別的原

心為成就三聚, 那麼關於這 趣三解脫門 一段, 就解釋這個所謂 ,所以求泥洹果 「自利行」 ,求這個大果 。三品當中說什麼是上品呢?我發 那是名相的解釋

得大家到涅槃果,這是希望所達到的一個果 令至涅槃」 「明利他行 就是這個 ,那麼利他行呢 0 那麼這個裡邊呢引導眾生, ,就是上面我們看的 這個是因行; 說 「又以此法引導眾生, 引導 切眾生

眾生解決 的話呢 學了半天,自己受用 啊,我自己要解決也幫忙別人,在這種情況之下往往受「我」的影響; 品,前面這個自利利人是中品呢?這個道理剛才已經說過了, 最後令正法久住呢?「護法」28'44" ,能夠正法的久住。 結果幫了半天哪,眾生還是眾生,他成了佛了 因為要幫忙別人你是必須要透澈幫忙 -實際上呢,十方三世一切諸佛沒有一個例外 現在這裡同樣地說自利利人,為什麼你這個自利利人是上 ,說「自利利人傳傳 相續佛種不斷 於是自己努力去學。 前面那個自利利人說, 他都是要幫一切 現在呢, 全部 這樣

九九一年版‧第二十三卷

## 南山律在家備覽略編手抄稿「九九一年版

第二十三卷·B面

這個是最明白的一個典型的例子。所以理路清楚了固然好,理路如果不清楚的話,00'06" !你看看這實際上面我期望的佛果,要很清楚明白告訴我們該如何走法。

說,那是狂,不可以!要腳踏實地去作,「我能作多少就算多少,如果萬一不行 至少一句佛號把它念好,非去不可!」就是這樣。到了時候你一去的話,自然而然你 要怎麼辦呢?「我學阿彌陀佛所以要去!」始終要這樣去想。但如果嘴巴上面這麼 全部精神去繼續向上,同樣地這個因地當中我們要很明確地了解。那麼下面繼續: ,那時候不要說:「喔唷!我要去得了就算了。」這個心本身一開頭就已經錯了。 儘管是說現在我們說,剛才已經提過說現在目前條件不具足,念佛。念佛絕對00'24" , 我

云: 「如此自知心之分齊,得佛淨戒亦有分齊。」

每 在下面消一下文,細說一下。 的戒;這個佛的淨戒, 一個這種達到什麼狀態。因此如果說你了解了以後,自然而然你發這樣的心 就像上面我們了解說用心, 戒本身也有上中下的不同。 你怎麼用呢?這個有差別,有差別。 我們先看一下文字的解釋 分不同的 ,這一段 、求這樣 成分,

明上品所 《資持》 期 遠大 云 良良 所納 以 之體定知 無作假 作而 增 上 , 生 故云有分齊也 既 非色心 無由表示 必約 能 領顯戒優劣

繼續地推展下去的話,所以將來必然感果的 後,它馬上有力的這個現行,這樣的才是這個無作的力量 量呢, 說實際上呢 不僅僅是個種子,種子的話你任何事情都有這個種子;這個種子而且作完了以 ,留在我們業識田當中的一個影響力量, ,這個 「無作」本身,是都借重於這個「作」才能發生的。無作只是 這個道理在這個地方。 一個影響力量。 是現行 那麼這個影響力 ,它現在就是

則不生,所以經論上面告訴我們 所以不是作完了以後那就算 「淳重心 ,這個要作完了以後 有無教也」 要在什麼情況之下無作 大家還記得吧 《薩婆多論》 乃生 否

上面的 說 斷地都跟法界相應。集了這樣的功德,當然這個是無量無邊,這我們應該了解的 圓滿果報。這個戒法相應絕對正確的善淨之法,而且這個善淨之法一剎那、一剎那不間 以繼續地一直在那現行當中。現在這個現行什麼現行啊?喏,跟戒法相應 可是這個種子並不是「生現行」;無作這個不僅僅是個種子而且生現行 !這個沒有。所以同樣你作過了以後, ?有教 這個無教就是無作。反過來呢 ,沒有無教;這教你的人有的 ,當時你也作過的 有個影子留在心裡面,有個種子留在心裡面, 如果說你那個心很輕、 ,但是呢無作這個戒體,對不 輕微的話 因為生現行所 ,當然一定感 那下面怎麼

的心對了境,所以內心當中有這樣的認識。這個心當然包括各式各樣的 善知識的開導 是你能領的 既然是這樣的話,那 。所以這個都是心境交涉 所以在這個地方啊04'17" 無量劫來引發我們的無非是癡相,癡當中貪、瞋等等;現在由於自己的認識 、能緣的 那都是什麼?正知見、 「既非色心無由表示」 能想的 ,說這個「無作」是「假作而生」。那麼這個作的是什麼 然後呢就產生這個結果 這個 。而這個心實際上呢跟境是分不開 善法欲 ,這個作一定要是 勤精進,這樣 所以說 定要用這 ,那是兩者當中根本差 色是所對的境 的 個來說 ,普通是引發 由於我們 明 ?那

那麼這個時候 ,就是看你「必約能領」的 ,就是指我們的心,指我們的心 指我們

上,這個所謂 於上中下當中 下面這個文字我們容易了解, 心 。 那個時候才看出來, 「分齊」就在這地方來說 , 重、 輕等等, 啊 那麼就顯出這個戒的, 「前明上品所期遠大」 你那 個戒 。換句話說 顯出戒的勝或者劣。 當時你的 那麼所 以 所納的這個體一 心情是上中下 那麼 定增 因此 乃至

是我們不叫它下 在這個地方 這個下中上是什麼呢?下呀,求人天果報者、求人天果報者,五乘當中的人天果 中品是小菩薩 再簡單扼要地再說一說、再說一說 也不單單 , 什麼呢?《瑜伽師地論》 ,差別不同在這地方。 說它中,說它共中;上品呢,就是發無上大菩提者,這樣。這個差別 ,在這地方前面說了幾種 上品呢是大菩薩,已經說過了。現在那個上中下 叫它共下;中呢 上面說這個,還有呢《廣論》 。這個前面說這個下品, ,就是求解脫者,聲聞、 上中下三品 這個地方我把上中下三 上面說這個下中上 緣覺,這個聲緣乘者 那是只是求自利行 ,我换另外 不同 那麼 個角 , 我 但

07'23"

趣本身都是在最上 那麼這個關鍵在什麼地方呢?這個真正的關鍵在什麼地方?本來佛說 ,可是實際上呢, 從最上也要次第一步一步地深 這個戒 一步 一步 它

地深 感什麼果, 裡邊又分出這個差別來, 求人天果報 0 0 那麼這個深入過程當中 了解了說 這樣。所以這一點,從這個角度去看,這是非常現實,非常現實 ,這個我們所了解認識的這個是業果愚,只認識到這一點為止 啊 ·樣樣東西一切都是因果關係 並不是說我想就算, ,就是才分出這個內涵來 就是跟我們的認識 那你有什 ,分出 麼因果 這個真正的 、跟我們 0 的 内涵 麼因 知 以 見 這 來 相

8'24"

增上生, 不可以 再說 到: 直在改善、 說增上生後說決定勝 了多少世我們不談 實際上你究實來說的話 實際上呢 !」這是個現實問題 你給他深遠的 這個叫三世怨;你一直在改善、改善,這個是增上生。 !現在這個時候生活這麼忙碌 一直在改善。可是增上有個特點哦 佛整個說教法也一定從 ,正規的從這個地方 0 增上生是指什麼 他的確不了解 以他真正告訴 我們從一個最起碼的凡夫到成佛 ,任何人來說,剛開始的時候一定告訴 ?就是我們 這個上面說 就是這樣。再說就是了解了 不管你說的多大道理 我們的 !這個改善不是改到那裡掉下來 生生增上, 。所以正規的教法當中 的 確是談這個問題 拿現在的 我這個 有很多 那麼對極大部分人來 來說 他自己感覺得 嘴巴要顧全了 人中間已經修 他這個 定是先 , 這個

09"28"

然後呢增上生,你真正的增上生,然後一步一步上去了以後,下面的問題來了

生的究竟意趣在哪裡?增上生的究竟意趣還是圓成佛果 就到此為止,不再下去了。 呢?它有個極限哪 增上生增到後來怎麼辦呢?你不能永遠地向上啊 如果我們不了解的情況來說,增上生好像只求人天的 ·你怎麼樣想辦法把那個極限維持到,說到了最高的境界就好了 那這個叫什麼呢?真正的所謂決定勝是指這個而言。 !到了時候,上面這個結果是怎麼辦 ,是這樣 0 實際上呢,這個增上

三身。 真正究竟圓滿的 對濟渡眾生來說的。那麼這個報身跟報土是什麼?豈不是增上生,豈不是增上生!所 名詞的內涵如何 這就對!這是我們要了解的。 佛跟二乘聖者的不同10'13" 哪三身哪 ,的確也就是這樣。你一直增上、增上,欸,到了最究竟圓滿的時候 ?法身,報身,化身。或者我們說兩身,這樣,法身跟報身 就是說證得空性了, ,二乘聖者證的所謂我們通常說「我空真如 安住在空性當中,不究竟;佛, 究竟的 ,先不談 化身是 圓滿 這

麽有因果呢?乃至於為什麼你在這個人天當中,沒辦法真正地解決呢?最後要想徹底 定是先什麼,先讓我們了解這個因果的必然關係。 不過對剛開始的時候,那接引你11'01" 所以我們是這樣來的 然後了解了以 。所以 後 ,必然關係 說過程當 ,為什

況以後 正規的 在。 對走上去的次第是必然如此,還有呢,引導眾生最正確的方法也是這樣 後還在那裡 那麼決定勝的裡邊,又開出兩點來 這 同樣地我們 個問題 這個還有另外一點:這樣一來呢,下中上這是步步走上去必然的次第。 正常狀態的一個方法, 。不過現在那個角度是跟平常有點不太一樣,實際上呢這個卻是一個 那時候自然而然你 可以用這個角度去看, 一個方法。那麼在這裡如果我們真正了解了這樣的情 一步一步走上去, : 說為了使得你這個決定勝究竟圓滿起見 一個是只求自利的二乘, 會認識到說這個決定勝的 一個呢究竟圓滿的 關 非常 一則

他佛果 有比較深遠 0 五十年 十足的生死的輪迴當中的凡夫,到究竟圓滿的佛果。可是這個時間是個無限 所以很多人在這個一生當中 那我們 除了這個理由以外12'21" 一點的,他就中間那個要自己解決那條路,也派上用場了。不管怎麼樣 一下: !這個要,好!」那麼對這類人來說 一般普通的修學都是短短的,短則乃至於剛出娘胎就走,這個不談; 不管你 一百歲等等。 一哎喲 怎麼說,他就是不能接受。 ,還有的確對我們整個地來說,是沒錯,哦 !這個無量阿僧祇劫 這個我們從單單的 ,他個人的根性的不一樣,所求的確有差別 一生當中去看, ,佛到底是什麼樣,誰曉得啊 ,這個人天乘的法,派上用場了。還 那你告訴他 你沒辦 : 「 欸 ,從百分之一百 法看見這個整個 眼前 。你告訴 ?哎, 三十 的時 這

這個佛法能夠運用到所有各類的人當中

欸,就叫你成佛 毫無遺漏 下三品的這個次第 走上去要這樣的 而且只說上品, 所以! 13'30" 你說現在這個究竟圓滿 ,這是我們應該分清楚的 這個地方也說明了佛的本意,的的確確引導你這個。 0 ,說一個上品的原因,表示告訴你: 而且兼得含攝, 兼具適應一切眾生的這個內涵在 0 你圓在哪裡?就理論這麼圓滿,而且含攝的內涵 所 以他前面一再說 「哪,還有中、 ,雖然處處地 下耶!」就是你 可是他並不說 方說要發上品 這個是就是上中

它 回過頭來,發現要從基礎上去講的話嘛,學了 前我自己就犯這個毛病 !」這個都是一個絕大的錯誤。所 ,來簡單地說 那麼對我們現在了解了以後的話14'12" 一說。我們繼續下去: ,學了大乘嘛 , 說 : 以在這裡呢簡單明瞭地 我們 就不會再像以前這樣不認識的 小乘嘛 !我們是大乘的。 ,大乘好像 ,用這樣的 哎 就毀謗小乘的 ,我們不去管 上中下這個次 時 0

《事鈔》 云 問 此教宗是何乘 而 發大乘志耶 ? 答 此 四 分 宗 義當

### 光師亦 判 $\lambda$ 大乘律限

情況 的狀態,了解該如何修學。先看那 教的分限 明顯地發生出來 在印度 這裡就有 可是如果說我們遇見泰國的話,你立刻,遇見泰國人的話, 交代得清清楚楚, 哇 個問題來了 0 !這個彼此間那個諍論是非常嚴重。 所以 這個祖師關於這一點,他也是有多重的因緣 !平常因為在我們中國比較幸運, 也是一個主要的理由。 《資持》 的解釋 雖然我們不一定能夠看見印度的 而我們了解了 大小乘之間沒有什麼諍 也 這個問題馬上就很 ,實際上呢對這個 可 以針對著眼前

《資持》 云 前 明上品 越教乖宗 故須問釋

經過這個問答以後,那麼這個內涵我們有正確的認識。 在你居然說這樣,那不是「越教乖宗」 八戒 這第 ,所以這有了越分,對於這個宗旨來說那根本違背,所以他這地方呢 《四分律》 沙彌戒,乃至於具戒,具戒就是究竟圓滿的戒法,這個都是當分的 個 0 說就真實的內涵來說 ,宗《成實》 ,已經說是過分小乘教,雖然小乘已經過了分了 ,這個戒 教就是說的教法,那 ,尤其是我們現在這時候 「答」,就是解答這個問題 那根本跟 門一下。 不要說 那個教法 小乘 現 五

答中

初二句標示。言義當者則顯教宗本非是大,有義相當。疏云分通, 意亦同 此 0

的,但是就意義來說它是「相當」而已。所以「疏云分通」 是說「教」而是 大乘」,這個兩句話來回答這個問題。也就是說,我們現在這個《四分律》,它並不 通的真正意趣,真正分通的意趣,那麼從這個觀點去看,前面就容易了解 意義就在這裡。我剛才用不同的下、中 涵的意義來說, 他問這個-這個回答 整個的這個 這個這是「當大乘」 「義」,欸,這個教本身毫無疑問的啊,這是小乘教,可是就它的內 「初二句 那麼 《戒疏》 「言義當者」 ` 就是前面「此教宗是何乘, 《羯磨疏》 ,那是回答 。所以說這個教跟宗在這地方,它本來不是大 上三品來說明,主要的就說明, 上面說得很清楚,說這個「分通大乘」 回答當中, ,那麼其他地方,這個就是 而發大乘志耶」 「答:此四分宗,義當 !這個分 這樣

光師" 下攀古例

位非常大德 他前面說 非常重要的 「光師亦判入大乘律限」 《四分律》 的宗主, 那個就是慧光律師 就是這個是北齊的慧光律師 古代 的 這是律教的

然彼所判 18'40"

雖然是慧光律師那時候就判它是大乘, 但是所判哪

太成通漫。 菩薩聲聞二戒無別。 文雖引 據,意不全取。 定知不爾。是以 四分是大, 祖師所立, 將何為 語意從容。義當分通 小 即應 《梵網 , **×** 深符教 全同 旨

是把古人還不究竟圓滿、不周到的地方, 就我們的南山祖師不必再來作這麼多,所以南山的三大部就不會出現 這個文是引光師所判,但是意義、它的內涵,並不完全取慧光律師。 「通」的話,就是大略的、大概的、大要的,不是很細緻的。所以這地方說 《四分律》 這段話簡單地說一下。說古來啊雖然那個慧光律師,他直截了當地就說 就是大乘,這樣的分判好像是「太成通漫」。 一一加以修正,這是我們應該了解的內涵 「漫」就是漫無標準 如果取慧光律師, 出現的原因 :雖然呢 嗯,

通記》 論上面我們看起來又是更周到 那麽這個地方我也特別願意提醒大家的,經過南山祖師這麽修正了以後 ,那個四天王天那麼多人,最後那個韋將軍也來,以韋將軍以下很多天人來親 : 「這個律法到了這裡來了以後,你是第一個這麼圓滿。雖然還有小 、更圓滿 ;還有最好的 一個證據 , 什麼 ? 就是 ,除了理 相感 小的

231

注意的 們南山道宣律祖對這個法體的說明,那的的確確那是也可以說,到了最究竟圓滿的狀 一點點不太相應的 0 這 一個問題 一點我們應該深深地慶幸, ,那 個都是戒相上面的問題。 而尤其是學的每一位 」這個話大有意義喔!換句話說 這個將來大家同學們 應該 我

候也是一樣, 說這個義是通大乘的 那麼假定是同的話, 體就是法體,行是行持的方法, 那麼請問將來 《梵網經》 《梵網經》 那麼現在呢,他下面又說「意不全取」,為什麼意不全取呢?這是說 ,把那個 還有大的,你豈不重複了呢?而且如果它是大的,豈不是應該 看看,跟 《四分律》 《梵網經》 《四分》 ,但是這個裡邊有它的不同的地方 這兩個應該、應該沒有什麼差別囉!所以說從這個上面看, 《四分律》 儘管通大,可是受起來就是聲聞戒, 看成大的 到底怎麽說呢? 也就是戒相 ,那差得很大一截,所以是不同啊 ,那麼什麼是小的呢?再說 《梵網經》 ,豈不是應該全部同呢?實際上我們 是大的啊 ,假定《四分》是大的 《梵網經》是菩薩戒。 !你已經有了大的 !同時 假定像慧光律 在受戒的時 確定 翻開

所以下面 22'21" 祖師 祖師就是我們南山祖師所立, 「語意從容」 現在南山

這樣。 契、相符這個設教的宗旨。 它的教 來說的 一步地深 相來說是小乘 細地辨明白 以不是很浮漫匆忙,而是從從容容地有圓滿的內容。 -那這個裡邊, 就它的意義來說是分通。 下面又有個問答 就內涵包含得非常圓滿,每一個地方都介紹得周周到 ,這個不斷地問答 「深符教旨」 所以「義當分通」 ,就是把這 這個才深深地能 個內涵 到

問 上品 心者 為全是大 為 分通耶? 答 扶成本宗 分 通義耳

個, 欸 毛病, 成本宗 那 說菩薩戒就 麼同樣地 ,分通義 到那個 時候可以受大乘戒 前面的上品心哪,還是全部就是大,還是分通呢?他回答 可以不要受了, 這個也是同樣地分通喔 就是這樣 !假定不是分通的話,那同樣犯前面 - 正因為它是分通大乘 所 以 你受完了 說 [這個

還符佛意別立成 分通之 出 自何 宗。 人? 是以 (他又要問了 前後律序 法正所安 ) 答: 如 多 來 伸 此意 立 被此 豈不明乎 主

曉得這個我們如來啊,如來所以說一代時教,那就是由於不同的根機, 這麼 ,這個文也消一下、說一下。說這個「分通」誰講的呢?欸 那麼才說不同的 ,他回答, 說 要

宗 樣地實法宗引的論是這個 那麼以前傳統的呢,都是引那個最基本的,那個就是所謂這個薩婆多部 的大師 德就是個部主,翻成功我們中文叫法正,他後面 說現在呢我們的部主,實際上就是外現聲聞相、內祕菩薩行的,那就是曇無德部。曇無 法,就這樣。不過這個說的話,要有條件的 ,就把那個原來的意思,把它更深、更廣,使得他慢慢、慢慢地引導他分通大乘。 ,他深深地了解說這個佛的真正的意義在這裡,所以他自己從當時所說的戒法當 把這個意義引申、引廣,因此別成一宗、別成一宗,這就是我們 《薩婆多論》 ;那麼現在引的是《成實論》 ,所謂大菩薩們 , 喔,不是, 叫法密。因為這位了不起 然後呢才能夠認得它; , 所以說「別立成 的曇無德部 實法宗,同 0

禮是「 是小乘的話,小乘只有一個佛,小乘只有一個三千大千世界,只有一個佛。他第一句話 前面那個曇無德部第一句話,「稽首禮諸佛」,這我們第一開始,我們叫禮佛; 家的同學大家都知道。我們每半月半月誦戒的時候,那《戒經》 你怎麼知道呢?他說「前後律序」,這個諸位在家居士就不一定了解了25'47" 禮諸佛」 一個「諸佛」這個話就說不通了。但是他並不明指,為什麼不明指?因為條件 ,既然諸佛的話表示不是一個佛。為什麼要這樣說 前面有個序 ?假定你是小乘的 ,那麼出 《戒經》 如果

以前 單地說明了一下,說明了一下 還不具足,所以 多伸此意」, 功我們中文叫曇無德部。他在那個戒序的時候就用這個序,已經說明瞭了。 面、後面這律序啊,這個律序是誰安的呢?「法正」,那就是曇無德那位大德 他多方面就說明這個分通大乘,這不是很明白嗎?那麼這段文字也簡 「分通之義 0 所以對於諸位出家同修 你可 以 很多地方看得見 0

的次第 地方說 佛,我要學阿彌陀佛而去;可是行持過程當中,的的確確還是要仔細檢查一下 是我們應該了解的它真實的內涵。同樣地,這句話對我們來說,我們也不是說有這個大 二十四頁「依境發心」上頭, 在在什麼地方, 上面特別說明這一個 ,這樣 說完了前面這個分通以後,大小乘了以後,27'10" 要看看我們實際的能力、 ,有的時候我們說「權說」,究實說來,你要想引導上去還必經過這個次第 明佛的本意,真正的目標在此。所以說下、 那是實法宗的,但是最主要的還是說上品心,還是上品心。換句話,這個處處 , 乃至於前面很多。 這樣的話,才能夠行、實相符。再下面看文,二十六頁倒數第三行 0 他其他的不講了,他為什麼原因呢?最主要的就是就算薩婆多 他就說「次令發戒。 實際的條件。 這一段的解釋當中,他尤其是解釋薩婆多部 儘管我們發的 中,目標也無非是引導你走上去必然 我們不妨再回過頭去看 應語言:當發上品 心本身說:喔 !乃至於念 ,我們現 在這個 ; 這

是正因,緣疏因親,體從因發,前既心發上品,故知今體即大乘。

南山律在家備覽略編手抄稿 一九九一年版

第

# 南山律在家備覽略編手抄稿「九九一年版

第二十四巻・A面

是正因, 是正因,緣疏因親,體從因發,前既心發上品,故知今體即大乘。000037。 《芝苑》 云: 「問:此與菩薩戒體為同為異?答: 體同緣異。言緣異者,大則三歸 以緣為旁助 *'*2'

為什麼。「體同」 跟小乘的作法很不一樣,不要說到了發大菩提心差別,三歸依的時候已經不一樣了。 所以「大則」,這大乘的作法, 同異呢?他這個回答很有意思 本來,戒體本身應該是內涵來說,所以說,那麼這個現在我們發的戒跟菩薩戒的戒體是 問題我們還是要善巧明白,弄得非常清楚。所以說那麼義通,既然義通的話,這個戒體 這個一段一段地來解釋、來說明。他又問一下,前面儘管已經說過了 ,不必解釋了; 「三歸」,三歸依的時候就跟小乘的這個三歸依不太 -體是同,緣是異。說明了這個文,我來再來解釋一下 「緣異」的話,看看啊,大乘那個作法,大乘的作法 但是對這個

全不一樣。它那個三歸當中講一個四弘,這個有它的一個非常重要的原則在。 一樣,那麼所以「三歸、四弘、請師 、問遮、三番羯磨、諸餘法式」,與現在的 小宗完

從這一方面去看的話,那這個大乘的三歸不僅僅是說 話,那個儀軌本身就很不一樣、很不一樣。不僅僅是如此, 是它不一樣,這是現在我們用的儀軌,究實如果說你真正地去檢查當年印度用的儀軌的 我這裡不介紹。如果將來有因緣 樣。那麼實際上那個四弘誓願也就是四諦,苦、集、滅、道這個四諦,就這樣 然後所謂迎聖這樣 下面有一個發願, ,大小乘就有絕大的差別。不過這個大乘的儀軌在這裡因為平常我們並沒有用 那我想這個是我們平常極大部分的在座的,大家都歸依過,歸依過。第一個請0136" ,是有它的很大的差別在。尤其是我們前面說,得到這個三歸體的功效,如果 發願的發什麼願呢?四弘誓願 ,那麼完了以後懺悔,懺悔了以後的歸依,三歸、三結,三歸三結了 ,我很樂意地跟大家介紹一下 「眾生無邊誓願度」等等,就是這 ,說一說那個四弘誓願就罷了 一開頭的時候那個三歸的儀 ,喏,這個大乘的這個三 ,所以 真的 , 但

功德在。因為從三歸開始,發了這個無作以後,這個無作不僅僅是個種子,而且這個 不過至少這個地方我們明白,為什麼上次說的,三歸了以後有這樣的這個殊勝的03'04"

去懺悔 這個緣非常強,又引動了,你馬上感覺到;馬上雖然不感覺到,回來覺得了 就是隨便對境的時候,它在現行作用當中。所以任何一個境對,然後呢這個內心當中 種子必然現行 以後,保證不失人天的根本原因。 正知見現起 一看:哎!我是歸依了三寶的人。既然歸依了三寶,你的行為應該怎麼辦哪?一切行 一定依法而行 ,懺悔了又得清淨。好的境界不貪,壞的境界不瞋,而能夠一切時處這麼明白 ,這個才叫無作喔!這個才叫體呀 不癡。哪!歸依了以後就有這樣的大的力量在,所以自然你得到了歸依 依法而行,好的境界現起的時候, ·那麼這個體的必然的行相是什麼呢 你貪不貪哪?不會貪 !就算現在 啊 · ! 馬上 ?

方面,而並不了解。而佛的真正的原意不在這個上頭,佛的真正的原意什麼?哪 智慧,說業果愚 看到另外的更深遠的地方去,更深遠的地方去。那麼這個是就要談到什麼?就要談到 那麼為什麼只是不失人天,而不能超出輪迴呢?這個裡邊就是剛才講過的0424" ,還有第一義愚 上,因為下品他只見到因果的這個業果愚 以他只看見這個 業果 這個 , 要

二乘的判別 那這裡我們不用這個來解釋,05'03" 小乘是什麼?三法印,大家聽說過嗎?大乘一實相。你究實說來的話 用另外一個方式。我們不妨說 :小乘 我們 大小

樣,就是分得深細一點 個 晚上簡單地也跟大家介紹一下,了解了這個, 不然,我們真正地能不能認識佛法,真正地能不能發出離心都在這個上頭。這個今天 三法印的深遠的內涵就是一實相 「諸行無常」 「有為皆苦」 變成四法印。 第二個 ,如此而已。對我們來說 「諸法無我」 這個三、四就是部派的不同, ,這個我們暫時先不談。那麼三法印是什麼 第三個「涅槃寂靜」 那個戒的真正的內涵才能夠顯出來。 ,好像那個三法印只是些名詞 究實說來這個內涵是一 。有的這個裡邊再加 ?:第 ,實際上 \_

二諦。 道嗎 非苦 我們這兩個的對比 世的因果才是究竟圓滿的樂。 那麼所以這個當你了解了前面這個苦、集,你必然會走到後面的 -你不是要把苦都徹底地去掉 ?就是前面 涅槃寂靜 這個滅、道二諦的真實的內涵是涅槃寂靜,達到了這個 這是求的結果,求的結果。 一個是世俗的因果, 所以那涅槃寂靜就表示你只有前面的 ,要樂究竟圓滿嗎?哪 後面這是出世的因果;世俗的因果是苦 換句話說,四諦當中不是苦、集、 !那麼這後面的 那 對不起 一切問 所以這是引發 題都 ,你注定 滅 解決 滅 道

麼前面這個裡邊就說兩樣東西 諸行無常 諸法無我 平常我們真正的問

作為都苦。 眼前你不能保任它呀 所以特別地告訴我們 沒有你這個東西耶!這是這樣 根本在哪裡?都不了解這「我」的特徵, 點地解釋 這一點哪 ,我們到這裡為止,還是不一定很清楚, 一個特點, 萬一不夠怎麼辦呢?更深地告訴我們 0 什麼呢?就是無常,無常所 那麼但是對一般人來說,他要忙這個,你不大可能 所以都把它看成功「我 以是苦,既然無常的話, 那麼再下面我更比較仔細 「有為皆苦」 有個執 實際上說

真正的問題 得到快樂, 這個苦樂 在我們修學了佛法以08'01" ,凡夫只看見已現起的果報現象上面,所以凡夫為凡夫也。他雖然想解決痛苦 因為不認識苦樂的真相,永遠沒辦法解決。 你了解了以 後 後 ,從因地上解決 漸漸地了解,所有的 那就對 切事情 這個是可憐哪 不離因果 !無明 不離因 。實際上 果

惱 真正要去觀察這個 不想解決這個苦樂問題罷了 那麼 所以假定說 於是這個時候告訴我們什麼?凡是有為的這個是苦因 可能得 ,我們能夠很正確地了解了 到這 不是從有為觀察, 個樂的果呢 你要想解決那個苦樂問題,你必然找到苦樂之因何 ?那麼什 叫作什麼?「有漏皆苦」 麼是 這個苦樂之因,那麼在這種狀 漏 ご呢 ?這 個漏的另外 0 , 這個因是一個漏之 所以有的地方我 態當中 個叫 在 作 , 你 煩

不記得?如果不太清楚 業裡邊說得很清楚。所以上個禮拜六、禮拜天兩天的解釋這個 而苦樂之因在哪裡呢?在「漏 回過頭去再去觀察一下 ,這個漏的另外一個名字叫作 煩惱 清楚不清楚,大家記得 那麼這個以前在

從厭離 問題 說 滿 得很高深 自然而然到那時候 這個就是它四弘 心的 但是一定是究竟勝; 嗯 當你真正地把這個概念,09'40" 。所以換句話說 心開始的話 話 既然要這樣的話 到了菩薩戒才談那個問題喔 個就佛法的真正的意趣就出來了。 0 所以這個三歸的四弘 那個得出的一定是聲、 ,這是我們因地當中 你會策發厭離心。修行真正重要的 圓滿的是佛果。 然後再進一步去觀察 在這地方能夠了解了以後 !這個在哪裡呀?在三歸開始的時候 就是從三歸開始。 那麼從這個地方啊, 下腳第一步就應該了解這個特徵 緣果報;換句話是個究竟勝 平常我們 然後呢把那個四諦就推廣到極限 說只求人天果報 欸,那這個就 看看喔 厭離心 我們再進 ,等到 !這個並不是要說 一步 , 不一定是圓 很清楚了 有這個厭 就談這 , 進 到那時 一步 個

把上面、 你要得到樂嗎 [這些話 ?你要找到樂的因 重新再簡單扼要地說 那麼苦的因是什麼呢?有漏之因必然感苦果 說 說你要解決苦嗎?對 !要找到苦 的

修行 話說外面的這兩個是完全不一樣 不過這個地方現在這最主要的就是講大小的差別 這是很有 並不是因為我們 因是什麼 也許你覺得 ,我們現在真正要忙的就這麼一件事情, 越纏越緊。 一途 趣的事情 。所以現在我常常說 ?因為你要解決苦樂問題 哎呀, 想了 忙 大家想想對是不對 並不是因為我們事情多 這個道理是懂 ,最後必然會產生-,所以現在這 ,結果你忙了半天 可是你忙不過來 ? 所 除了 個時候教法不行 以在這地方呢 0 正因為現在要找這 假 0 定我們正確地了解了這個事 修行沒有第二件事情好忙了 那麼所 0 ,問題不 告訴 以 說 我簡單地再重新說 你 教法不行的根本原因 個問題, 但不能 這個「緣」 你所以忙不過來的原 解決 你會走到只 是越 實真 哪 0 說起來 , 下 換句 相的 有

等等, 個體是從因發, 那麼 大家容或不太清楚, 「言體同 現在我們先看文 所以前面 呢, 下面說緣是旁邊的旁助 心既然發上品了, 等到我說完了以 後 說體是大乘。 我想多舉幾個比喻 心才是正因 這 個 像關於這 緣是疏 讓大家更正 個發體 因是親 確定 什麼 這

12'56" 體若同 故行 相 無差 者 持 犯 立 懺 諸餘行相 如 何分 别 ? 答 體 雖 約 圓 行 必 依 受 0 既 受從 當

是犯 是小乘教 回答 這個的話 得到了這個戒體以後, 那又問了 說 那麼犯了以後要懺悔,那麼下面有一大堆的事情 所以這個行相還是根據那個當分的小乘。那麼他又問 體雖然是圓,這個行還是根據你所受的 因為大小二乘,持犯講的戒相 :既然你那個體同了, 下面真正的隨行 那麼對不起 隨行本身主要的就是持戒 以及懺悔的方式等等也不一樣 ,後面的持啊、犯呢?持犯就是說 。既然你受的時候從當分 ,那到底怎麼辦?他之所 ,萬一做得不對就 0 所以 ,當分就 他的 以問 ,

13'55"

### 若爾,持犯既依教限,出體何必約圓?

圓教呢? 既然你現在行持的時候依著當分的小乘 那你講那個體的時候 你又何必講那

14'07"

## 答:體既多途故須圓會,律儀不異故得就宗

要把這最究竟圓滿的給你。 說 要曉得這個體可以從不同的立場、不同的角度去看,所以原則上面 可是呢 ,在儀軌的行持當中那就不能錯 所以還是用當宗 你 一定

又(依1) **豈須棄捨方曰** 教奉持 則受隨 大乎 0 相 故 應 疏 云:常思此行即攝律儀等。 約圓開解使域心 於處 0 既 開顯大解 依 小律儀 即成 大行

裡 說明的原因是這樣 在前面呢,曾經說過一切苦樂的原因決定於什麼?決定於業,而業最重要的關鍵 為什麼呢 體,所以依體起行啊,這個兩個一定相應的。所以說 「 受 」 隨」呢,就是得到了戒體以後,依體起行的隨行 ?意樂。這個前面已經交代得很清楚,就這樣。所以在這個體上面 把文先消一下。 就是受戒的時候 ?欸, 「使域心於處」 說這個如果是依著教 前面是作 那個時候我們曉得這個心情應該怎麼 ,發的無作戒體 ,慢慢地下面去認真去持,說 ,這個隨行一定根據我們所受的 ,這個受就是指得到戒體而言 ,在這個時候你的行持約圓教 ,他為什麼要這樣 「受隨 意樂如 相應 在哪 0

法界眾生 你能緣的 所緣的對象 同樣地 上 心來說 哎喲 以跟法界眾生相應之量,來處理任何一件微小的事情 ,在我們看那個大乘的經論上面,說行六波羅蜜,做任何一件事情 ,實際上就你所緣的境來說 ,學大乘行者是怎麼樣的心情啊?他不管對任何境,他覺得所對的是 小心 !不要踩死牠 0 就對境來說 也許在這個地方看見個螞蟻 小得像 一個螞蟻 。因此這個意樂這麼 一腳踩下 可 是就

廣大,所以不管這境的大小如何,產生的功效都是無邊地廣大

[6'46"

因 有一個三緣。 勝諸異熟果」,你具足這個三個條件以後,將來我們一切時處可以得到最好的異熟 行最好的這個異熟體,需要這樣的八個因。那麼這個八個因,說「若具三緣,能感 對我們非常有價值 殊勝的條件 不細講 這個八因就是得到這個增上生,換句話說我們現在人身當中最好的 。那個在哪裡呢?在業果的最後那一部分,在一四一,一百四十一頁 《廣論》 關於這個「三緣」,今天這裡要大家重新溫習一下,八因不細講, 那麼要達到這個八個殊勝的條件,因地當中要八種因 上面大家還記得不記得?說我們求增上生的時候,這個增上生有八 ,非常重要、非常重要!那看一百四十一頁倒數第五行 這個 ,最好的、修 八因後面還 這個三緣 「如是八 八因

意樂、 輪體空,就這樣 ,採取種種行為叫加行。這個三樣東西,他現在談的這個問題。 ,第二呢加行清淨 這個三緣這裡看一下喔,很有意思!一個叫心清淨,這個三緣的名字我先說18'11" 心;然後呢,所對的境是任何一 。那麼這個三輪呢,通常第一個是能對的 ,第三個呢境清淨。 實際上這個三個清淨,就是《金剛經》 個境,這個無限的;然後當我對這個境的 我,現在不是講我 說三

次呢, 自有 自己内在的意樂,非常重要,非常重要!這樣做的話, 二,待他有二」。 那麼看:第一個呢18'50" 加行 ,就是由於這種心裡面,你採取行為的時候,同樣地要跟它相應清淨 這裡我不想細講 ,是自己的心要清淨,這個清淨當中, 換句話說你做任何一件事情 心就清淨,心就清淨。那 說要分出兩個來 ,最主要的是你

妙果故 各樣的最圓滿、微妙的果 說由於前面這兩樣東西 要你去持戒啊、還要你忍辱啊?那不是糟糕嗎?欸, 的話,我們所有 不!我們要布施、要持戒的話 這個三輪當中, 最後一個-19'29" 0 哎呀 功德就是個有限的。清楚不清楚?這個概念就很清楚、很明白地告訴我們 ,等同妙 田 清淨 !這個佛有功德我去拜拜他、供養他。 心清淨了自然清淨 者 一切一定要菩薩都不找,找佛,唯一佛才是清淨的。 田 境,妙極了!這個最後一行叫田清淨,這個田清淨就是三輪當中所 它對方面 今天主要的解釋這幾句話 這個田 就等於遇見了清淨的妙田 意樂清淨了、 哪, ,偏偏要對眾生而不是對佛。對了佛還要你布施啊 這個說境清淨,不談 加行清淨了自然清淨 不談了!這個田清淨是要外境清淨, 加行清淨了 , 「謂由彼二意樂加 」對不起 他這裡講不談 一樣。所以真正說來, 否則 實際上呢 這個清淨的話 的話 -你這個佛雖然是佛 的的確確 。為什麼不談 行 但是實際上呢? ,能夠給你各式 如果要田清淨 能與眾 真正重要 也無從談 哪 還

是,看起來是小的 祖師的這用意是良深哪 解的話 因此儘管他現在的行持的方式,所當教奉持的形式,這個儀軌 「使域 心於處」 ,可是他為什麼要告訴我們這個圓體?後面有一句話, 我們要了解啊 ,換句話說, 我們 !這真正的重點在這個地方,重點在這地方 的用 心該如何用法, 曉得怎麼用。 、境界、 如果開了個圓 什麼等等, 這個

隨行呢 的話, 這個心好不好啊?真正要心好的話,伸出手去幫別人哪!這樣。所以真正地如果心相應 告訴我們 的內涵 我心可是好的呀!但是呢對不起,一有了這個好東西的話往自己袋裡面揣 所以他下面告訴我們21'42" 心跟加行一定是相應的,田就不管它了。這個所謂「域心於處」 ?又因為有了 ,我們要從這個地方去理解 ,最重要的就是心。由於這個 這個心,所以自然而然身口相應 , 這個體是因 0 心相應的這個行,這個心是什麼?就是戒體 ,這個因是親 , ,這個叫作加行。否則我說 緣是疏;那麼在這個三緣當中 ,真正的重要 你說

記掉了這個在哪一個經典,可是確定這樣。有一次佛去布施,那個是佛在菩薩因地當 而更進一步來說 、加行清淨 ,是等同妙田。 ,十方三世一切諸佛 所以這個 沒有一個例 《藏經》 裡面有這麼一段公案, 外的 ,都是這樣的 我現在忘 因為

現出來的形相是非常清淨, 嗯 !你佛陀這麼清淨,那些婆羅門不夠條件,不應該來受你這個供養。 他已經非常高了 以 可是內在實際上是非常地染污。所以這個護法諸天覺得 他非常清淨。 然後呢去布施的對象是婆羅門 那個婆羅

事情 邊,它那個水就馬上出來了。 來!佛自己曉得 外面裝的 他倒水的時候,那個諸天的護法覺得: 切 !」然後呢 一定要拿著這個淨水瓶 以佛這樣的這個清淨的心去的話,去供養。結果這個印度人的習慣 裡面像穢螺一樣。 ,所以說: 他心裡面這麼一個祝願,諸天說,喔,既然佛陀這主要的是你那一 ,叫軍持瓶,給他洗洗乾淨, 「現在這個並不是因為他們清淨不清淨,是我目標要供養 喏 」所以不讓他 !就是這個樣。 「嗯!這個菩薩行布施那些人,布施那些人的 ,倒了半天倒不出來!倒了半天就倒 然後下面再供養他東西。 第 結果 不出

所以對好的人,反過來呢,不管是上至諸佛下至提婆達多。我們要了解喔24'15"

!佛之

所以成佛 否則的話 佛只告訴他方法,真正滿他願的不是佛,佛沒辦法滿他願的,是提婆達多。 — 個道理就是一個道理,行持非要靠這個 這是我們應該了解的

話一定要「開顯大解」 所以這個地方讓我們這個開圓解,曉得怎麼用功,真正的內涵在這裡。所以2437" ,你了解了 「依小律儀即成大行」, 一點都沒錯!不管 講理

250

何 上面說 那個行 你做最細微的事情 你内心當中的心、加行 「常思此行」 相上面。 但是行相有沒有關係?有 ,哪怕一隻螞蟻, ,你呀 ,經常思惟這個行的話 一定是如此。 你所緣的是遍法界,這樣。不管對方的垢、 所以他說「豈須棄捨方曰大乎」 !那後面再講。 那就是同樣的大小都包含在裡 以 這個疏 啊 ,絕對不在 《羯磨疏 淨如 頭 0

境本身 叫要「 後 還是要常勤 了。所以 還要常勤觀察。這任運酬果是指說你受戒的時候,經過前面這個如理如量的作法以 ,生的這個無作,這個無作之體本身它是一個現行。但是呢,雖然是現行 所以這個 25'33" 常勤觀察」 儘管這個無作是任運能酬果,可是被境牽去的時候你會破戒,所以 以及我們無始以來的習性,這個習性非常地強烈,不小 觀察 「常思此行」 ,這樣的話,裡應外合才能夠得到這個戒的圓滿的功德。 。真正受了戒以後, ,注意喔!就是上一次說的 一方面固然它自己任運能夠酬果 ,這個戒律上面告訴我們 心的話又被境 繼續下去 一方面我們 我們 對的 内 的 : 在

26'36" 《事鈔》 受者得上品耶。或全不發,豈非大事。 心相續, 見境明淨 云: 如是發戒緣境及心有增上 不得 臨時 方言發心 0 0 若約 此之二途, 臨 時 師授 必受前時 法相 尚 智者提授 0 使心 今

這個是我們 應該很仔細 仔細來檢查的 來仔細檢查的。 下面看那解

法無昧。 《資持》 深須責己, 釋云: 毫差即失,可不慎乎。今時昧教, 期遂將來 「牒上二科誡令早示。使下二句 0 虚浮者以 臨事倉卒 但知學語。 即上心 ,多容舛謬故 境。 豈非宿業所追 心須念念無間 ,致使此 , 境必法 生虚

所以 所以 話 這個前面 内涵對我們很重要。 說 啊!要好好地謹慎啊 心須念念無間,境必法法無昧」 警誡我們 「二句即上心境」,心是怎麼辦呢?「心心相續」,境呢?要「見境明白」 「使心心相續,見境明淨」這一段話。這個就是說,這個兩句 說先看那個《資持》的解釋,看完了以後再解釋這個文的內涵 ,這樣,所以使得我們早一點先了解 「牒上」就是緊跟著,上面的緊跟著是來。上面的這兩段要警誡 這樣才行 稍微錯一點點的 0 上面「使下二句 話 當中 一是 那就 因為這 ,上面的 就是在 不行 0

下面說 而現在的 28'38" 通常我們聽見了以後往往不自已反省,我們說:「是嘛!現在你看,那些師 一遍就跟著他唸一遍。 反正人家怎麼說 一般是什麼?「 「豈非宿業」啊!這兩句話很有意思喔,不要指責怪人 昧教」 也跟著他唸一遍 對於所講的道理,我們根本不了解 到臨時受歸依 , 乃至於受戒 0 老師 但知

這個祖師的用意啊 空地浪費掉 現在感那個果報。 不給我好好地開導。 所以啊「此生虚喪」 ,真深遠哪!這是我們宿生沒有造善淨之業,所以今天被宿業所追, 一錯了 !錯了 ·碰到這種地方自己要反省 固然不信佛法,沒有進入佛門的,固然是空 -為什麼我感得這個?

## 南山律在家備覽略編手抄稿「九九」年版

第二十四卷·B面

以叫 進入佛法當中00'09" 當然容易錯誤。 夠曉得懺悔,因地上努力的話 「深須責己」  $\neg$ 但知學語」 啊 !這不要怪別人,怪別人就錯了,要反過頭來責已。那個時候能 , 欸 對不起,得不到真實的內涵 ,將來有希望了。 那麼「虚浮」又失其「倉卒」, 哪 也同樣地白過了。所

所發的戒,是怎麼分上中下三品呢?就看我們的識心 的時候,還沒有受的時候 就是殊勝的。這個事情啊 心,然後呢所緣的境,所以是「緣境及心」這個差別 現在我們回過頭來00'37" 0 再看那個 ,關於這一方面的這個事情 所以前面說 《事鈔》 「預習發戒」 的文。 說像前面已經說得很清楚了 一定要事先去好好地學習 這個識 必須要「受前時 如果上品那就得增上戒,這個 心,那個一個是能緣的 ,還沒有受 這個

這個不用學而用「習」 這個有它的內涵喔!學,也許你只是跑得來看看書

255

去思、 地深入地思惟 們的慧。這個前面一定要正確地告訴我們去學習的主要的什麼?就是這個 講得非常清楚 跑得來聽 相應慧,那才能夠如理如量告訴我們 必須要的條件 「智者提授」 思慧。 一下 換句 ,這個智者他至少跟思相應 ;內在呢說聞、思、修 0 那麼這個以前曾經說過,我們修學過程當中 完全正確 單單這樣 話說,真正的佛法的特徵 0 你聽懂了,還沒有用,還沒有用!還要幹什麼?你要真正 就算是書本上說得完全透,你看懂了,乃至於講法的法師 ,我把那個次第分成功聞 得思相應慧,而最究竟圓滿的 我們應該了解的是,得「他」 ,從善知識 、聞慧, 根據這個聞慧 , 這是外在的 0 所以 要告 應該 這個 L訴我

學習,那麼到那時候才真正地能夠發得我們所希望、 要得到思相應慧 要指授 還是得不到。所以說這個地方,這「預習」 ?:這 這個裡邊就算有了善知識 個 ,那麼在這種情況之下 心相續什麼個狀態呢?實際上這句話本身 如果我們自己不認真地 我們是「心心相續」 預習, 所祈求的戒體。 你事先、 已經很明白地告訴 、懇 這個 切地去求、 預先越能夠正確圓滿地 少 心相續 所 去聞 以他要提示 我們 什麼個狀態 去思

現行 去思惟觀察。然後在這個狀態當中,你確有認識 跟那個正確的,不管是佛、法、僧三寶,正起現行的時候 。現行是什麼狀態啊?哪!就是這裡告訴我們的 ?快則三生、五生,慢則無量阿僧祇劫,這樣。那麼現在呢,你聽懂了以後 ,懂了!」回過頭去呢,還了他啦 聞跟聞慧的不同 這麼好 !」我不斷地去想: 思跟思慧的不同何在呢?就是這個幾個字當中。聽見了以後 「剛才聽的好像了解, ·只是落下一個種子,有沒有用?有 ,然後在這個時候產生的功效是什麼 -心心相續,這樣。 ,就是心心相續的時候 可是對境還是不行 所以當我們 什麼時候 回去 ?

的戒法 你念佛得到一心不亂的時候,這個佛號是明明白白呈現在前頭;現在呢我們學的 就在這裡告訴你 通常我們念佛人都說: 心心相續,換句話說,就是現在你所希望的,跟這個法相應的現行生起的時候。 對這個戒 ,當那個戒法你正確地認識的話,這個才是見境明白,這個才是見境明白 、對這個法,也許我們不太清楚,我想極大部分人對念佛應該比較了 心心相續,就是前念、後念在這地方, 「哎呀 !我希望得到一心不亂。」 一心不亂是什麼個境界呀 就是這樣 所以這個所 所以 謂的 解 所 ? 0

前解釋得不夠清楚,那麼今天呢再解釋一下。要見的境說並不是說,哎,五戒什麼 那麽大家了解了就不必再說,我在這裡還要、還要預防有很多人不清楚,或者說05'46" 我

起,以前看見了這個,不是貪、 見的什麼境啊?這個前面說的三法印。境界現起了以後 我不殺、我不盜、我不婬……。 心的煩惱相 ,就算你真正做到了,果在人天。真正要見的境是見的什麼境啊?真正要見的境是 這我們要了解這個 那這個境,什麼呢?實際上呢是由於外境而引發的, ,這我們認識這個。這個煩惱相 ,這個才是真正我們應該了解的 就是瞋、就是癡,現在不,不上當了!」要見的這個 你單單了解了這個,對不起,這個沒有太強有力的用 ,為什麼叫境呢?在一切時處境上面現起 ,馬上了解到: 而真正那個境就是內 !對不

這個內 戒的 比丘尼戒 要這樣深 過程當中 所以你了解了這個戒法的真正的特徵以後,這樣。07'05" 涵 ジ<sub>へ</sub> 怎麼說 在南傳的那 ;那麼小乘的戒法當中好像只講身口七支。對於你們諸位來說,容或不一定 細地解釋 那麼也許只是個八關齋戒吧!那我就看看這個實法宗的,或者說現在南傳 我們總覺得:哦,好像我們現在講那個大乘的 ,但是諸位的確有很多人將來都有希望深入。就算不受大比丘戒 個是通常我們說是銅牒部的 那個就是說 所以在持戒的過程當中 , 一切有部的 《四分律》 是分 通大

常嚴重,那麽想盡辦法沒辦法,最後那母親給她的女兒說,她說:「你去找你的哥哥 但是不管, 跟我們現在四分一宗說的完全一模一樣。先說那個故事,先說那個故事。這個故事怎麼 一 下 , 成功中文了。 一個故事呢?說有一個人他出了家以後,這個出了家以後,他母親非常懷念、思念他 那個哥哥就是那個比丘,就是那個比丘) 最近出了一本書 08'00" 出了家就出家。後來呢他的母親生病了,生病生得非常嚴重,生病生得非 就曉得。儘管實法宗它講起來是只講身口七支,可是它用心方法如何用法 它這個裡邊就講戒,持戒的時候應該怎麼持,我引一段公案讓你們了解 這個叫 《清淨道論》 ,就說是告訴他 那個就是完全南傳的, , 說媽媽很懷念你 現在已經把它

他已經觀察到了: 任何别的任何東西。 這個因為父母是個特例喔 ,對不起,我實在沒辦法幫忙。因為我現在心裡面緣的,除了這個戒 這個律當中有09'13" 這個攝心怎麼攝法呢?當對境的時候,他自己注意了。 在沒辦法 跑到外面去 「欸,我這是跟著境轉,還是我收攝著?」 你是不是想辦法給她幫忙一下。」那個比丘怎麼說 一個原則,出了家以後,家人都不能來往,也不必管 」他緣的怎麼緣呢?內心當中一心一意注意著起心動念的時候 -.所以這個女兒就跑得去跟她的哥哥說:「媽媽現在生了病 !一跑到外面去 , 錯了!所以 所以這個戒叫 當他對境的 以外 ? ,只有父母 你教 , 再 時 沒有 心為

好像長的毒瘡,那個毒瘡一下統統好了。 了這句話。發生了什麼事情呢?欸,他母親當下 這麼一句話,就是這樣。換句話說 ,正是這個女兒找到他哥哥,那個比丘給她說那件事情的時候 因此他說:「如果說你要我什麼的話,那我就把我這個代母親回向。10'17" ,他以他持戒的功德代他母親回向 啊 ,她好高興!最後那個女兒回去,一對時 這個說完了以後 他母親當下身上 ,就給他妹妹說 就說了

這個不能得到真正解脫 儘管薩婆多部 「戒垢」。這個戒,對不起你可以將來生天喔!說我對這個戒很尊重,可以生天 《清淨道論》 他是一個典型的例子,實際上裡邊舉了好幾個例子。這個處處地方說明什10:58" 上面說得很清楚,說持戒你很注意這個形相,可是心裡面染污 ,換句話說這個實法宗,講起來那只管身口七支,你心不管。 ,也不會有像剛才說的 ,這樣的無比的這個功德 可是這個 麼 ,這個叫 ?說 但

要這個前後配合起來,配合起來,說這樣這種情況,對不起,到臨時沒有用。 這個很清楚吧 這是我這地方啊,簡單地說到這地方, 見境」要到什麼情況之下, !因為這一定是從因果上面講,你一定要很深遠地去觀察。所以在這種 「明」跟 淨」 「心心相續」,這個心裡要到什麼狀 ,這是我們應該清楚的 0 所以 我想大家 態當 一定

這裡 思惟,思惟 是碰見境況的話 解,了解都不了解!平常我們聽見了以後都是這樣,覺得:啊,這個對、對、對 情況之下 那麼這個論 就算真的了解了以後,如果不經過深入地思惟尚且不行 ,往往覺得現實重要啊,那忘得乾乾淨淨,主要的原因就是差就差在 上面告訴我們 ,你要想補足這個缺陷,最重要的就要思、 ,何況了解都不了 思惟呀! !

不到 虚浮」,你對這個法所說的真正的內涵不實在,或者是虛、或者浮。虛是什麼呢?根本 而如果你仔細檢查的話,會發現很有意思,往往是這樣說:明明曉得的 通常情況之下是,說不了解我們現在暫時不談它 不了解 真正夠條件的 再下面說 在這個地方怎麼樣使浮轉重?這個要說一說 -我想很多人有這種感受,為什麼?我們也說不上來。 ,錯了!虚是偽的、假的。再不然就算這個了解了,力量不夠,浮的 一個善知識 一若約臨時師授 他會詳細地告訴你。但是這個時候情況怎麼? ,到臨時的時候,是,還是有這個可能 ,了解了以後 哪 !這裡告訴我們 ,對境不 一定做得到 卻是偏偏做 「法相尚自 如果這是 -不重

它内涵嗎?不一定!這個前面已經舉過很多例子,這裡不談,這種情況 那前面不是說聞 14'05" 、聞慧,就是說平常我們往往聽,啊 - 覺得很好,實際上真正懂得 這是虛。

告訴你 矩, 個戒法 它的 竟比起到電影院裡面、看電視要好很多。可是真正的這個戒的功德,這個歸依的內涵得 全堂功課都來,有沒有效?有!這個種子必定對我們有很大幫助 披嘛要怎麼披,好像得了 了,所以 到了嗎?沒有欸!這種情況叫虛,我們第一個要了解 出了家嘛穿那個衣服嘛怎麼穿;然後就算在家,然後去做一件海青 一個特徵,佛法的特徵一定對治煩惱的 叫 你真正地了解這個戒法, 學語 這個下面這個形相是如何。現在我們弄錯了 啊!學語反過來說 戒了。錯了!這個虛,這完全是。乃至於你跑得去這個唱念、 一定是從對治煩惱上面來講。 ,就是學那個形相:啊 ,而對治煩惱的第一步是一定戒法 ,我們第一個要了解 !弄錯了 因為要想這樣 !我坐嘛要坐得規規矩 因為在這個地方 - 只有這個儀軌學會 ,做一件縵衣 ,這樣 0 ,所以才 所以這

擋住它 這裡 懂得了道 ,這個就 然後呢,什麼樣才能夠不虛呢?了解了這個內涵1531" 這是戒法 , 千萬不是這個樣 理 非常好了 ,這個是戒體。 我坐在電視機前面 我平常穿一件衣服 !」而這個儀軌是幫助我們產生最佳效果必須要的 哦 ,那麼內心當中對境的時候曉得: 我擋不住 ,到那時候西裝 ;那跑到佛堂當中 , 說 : 然後當然各式各樣的 哦 -原來這個戒的特徵 「嗯, 這 個這 起來了 ,儘管我 那個 在

海青, 所謂要各式各樣的裝飾什麼等等,無非是增長我們的世間這種貪染的 值在,但是重點不在這個地方 嗯!馬上提醒我們,一方面提醒 , 一方面幫助 所 以這個形相是有它的特別的 。現在穿了這件

候啊, 樣的 解了 是個窮光蛋 概念比較清楚一點。 常簡單的 一下 你了解了半天,境界上面擋不住, ?或者說, 所以這個時候 <sup>16'31"</sup> 說了解了但是力量不夠 對不起, 簡單地說明 這個舉 一件事情 0 那為什麼原因呢?換句話說, 一個比喻來說它 沒有力量的, 這個真正產生不產生力量呢 0 一下 內 我們往往說 那譬如說 心上面有了正確的認識了 業是 沒有力量的。我們 0 一種力量,業是一種力量 :啊 我們說現在像碰見這種情況 當你了 浮。 這個也是 這個錢怎麼 那為什麼力量不夠?這個在這地方簡單地說明 解了很多 這物質上面的來講 ?那就要看下面,要看下面 隨便說 比如說我們 認識是認識 、怎麼。說了半天 一個很簡單的一件事 以平常的 講錢 了 我想你們可 ,那麼心理上面也是如 對不起 也許用這 時候 ,對不起,自己 0 以用各式各 所以這 ,實在不實 情吧 個錢 你了 的

是不談,受是一種感受;然後呢,感受起來了以後「想」 那麼這個真正的力量在哪裡呢?所以我們要回過頭來從五蘊當中去找。這個 ,想啊,就是我們想像;然後呢

力量同樣地大, 平常我們無始以來的行 這個真正的力量來自什麼?來自「行」心所 。儘管你今天了解了 同樣地這個被這個無明的力量所制伏住 ,是跟無明相應的 不要說你沒有行, 一點用場都沒有 ,這個行心所我們這裡特別的名字叫思。 所以這個無明相應的這個力量非常地強 ,稍微一點行的力量, 這個

我們的起心動念的這個力量,什麼力量?等流 我們叫等流因果, 那麼這個名詞有一個特別名字,這個名字叫作什麼?等流,或者我們叫等流習氣, 加上去的話,它自然一樣照著你原來的方向,以原來的力量,繼續不斷地向前去流衍 楚明白:說任何一個東西,如果它在運動過程當中,它自然而然沒有什麼外面的影響的 我們就托不住,這樣,重的一定托不住。如果在物理上面講的話,那就比較簡單 上面是怎麼說呢?就是我們無始以來跟無明相應的這個業力, 它一定以等速度,保持一定的方向向前面走。那麼這個情況呢 比如說現在前面有個重要的東西,很輕的 在這個地方 大家記得不記得?在我們這一生感得了這個異熟報體以後,真正指使 還是用那個物理現象來說明 ,你一托就托住了 就是好像說相等的 一下比較簡單 如果說沒有外面的因緣來 ,從前面一直過來。 如果重的話 用在我們 心理現象 簡單 或者 重的 0

確的 這個 反方向的 向來說的話 不了呢?就是兩個 、為什麼不要貪、為什麼不要瞋,這個概念都應該很清楚。 如果你還再繼續這樣加上去的話,不但沒有改變是越加越大。那現 知見就不是含含糊糊地說: 那你要怎麼改變它呢?你要想辦法外面加一個力量上去。這個力量它本來這樣20'05" 所以我們真正地聽聞、 反方向的。所以這個反方向的,一個專門名詞叫 我們叫前面的 :第一個,方向是不是正恰相反;其次,大小力量如 一個問題上面,就是這樣 思惟關鍵所在 無明,現在叫明;前面叫惑,現在叫正 「啊,不要貪哪 0 ,第一個要得到那個正確的知見 那麼然後呢對,對治它所 !不要瞋哪 一正對治」 !」什麼是貪、什 知見 何 ,針對著它 以對得了 在怎麼辦呢 0 那麼對方 ,這個正 ,就是指 麼是 ?

努力地想。思是一種力量 地深細地去思惟 這是我們應該了解的 ?思惟 然後呢 觀察 這個有了正確的認識以後 觀察, 實際上這個業的力量都是在從這上面來的,所以你平常不斷地努力 乃至於從懺悔的時候開始, 當你這個力量非常強盛地產生了以後 但是力量夠不夠呢?不 一心一意地想這個, 一定 , 欸 !它就擋住了 那 這個要什 一心一意地

九九一年版‧第二十四卷

所以這個地方說的虛跟浮21'41" 這個行相我們 一定要很清楚。否則說起來很容易

地方說, 啊 「或全不發」,乃至於完全不發,「豈非大事」,這個是真正重要的事情啊 !以前虚浮的。 「豈能令受者得上品」,不要說上品,下品都得不到啊!不過他下邊這 」怎麼叫不虛浮啊?對不起!一無所知,這個沒有用。所以這個 麼

定增上 煩惱,那就是正破煩惱的。清楚不清楚?所以在前面這一段我們真正地要想了解的 覽無遺地統統包含在裡頭。而這個三學一定有它的次第,第一步是戒學, 三,或者叫三無漏學,或者叫三增上學,好像有無量無邊的法門,它就能夠圓滿 戒上面。所以如果你了解了這一點的話,整個的三乘佛法,歸納起來總謂三學。這個 了以後,那才了解了:哦 所以前面一再地告訴我們,我們整個真正的要學的、要求的,什麽?戒上面22'13" 、慧增上。那麼到這個地方,我們了解了簡單的這個, !原來真正戒學的內涵是這個樣的。所以他說是戒什麼?叫 像這樣的內涵簡單地了解 所謂戒增上、

威力 解,然後你馬上去求的話,不是虛、就是浮, 今天聽,聽了以後覺得:啊,原來這麼好! 現在有太多的人跑得來,覺得:「哎呀!這個戒有這麼大的功德,有這麼大的 趕快去受戒 !」如果在這種狀態當中 「原來這麼好」正說明你並沒有正確的了 ,十之八九得不到。 這個是我們必定要清楚的一個事 因為你不了解,

現行 開始;反過來說 果說諸位學 重新告訴你們兩個字 必須應該了 弄清楚了 回過頭來,在戒 那麼在這個情況之下23'56" ,破現行的 以 解的 後, 《廣論》 那是, ,必須應該了解的。 ,你要歸依的話,你必須先懺悔。 當中去看的話,就是前面整個的 的方法,那麼記住「四力懺悔」 依止,所憑藉的, 就是你得歸依 懺悔!這個懺悔 ,應該怎麼用功?這個不說下去。 以後, 依止三寶。 你可 就會產生這麼不可思議的 說的那些。從什麼時候開始?從歸依 以用天台的 如果說我們 清楚不清楚?那如果說我們同樣地 。四力懺悔這個特徵是什麼 簡單的關於如何用功 、用賢首的順逆十法 真正地能夠把這個概念 功效 ,這是我們 ?破

解了,那根本不必要,雨者都不需要,已經夠了 然後下面這樣就走下去。 這個去找 所以說 ,戒當中會告訴我們補滿它。這是我們必須應該知道的,這是一個真正的內涵 以前好好地聽過 缺論的部分,那麼在戒裡面去找,缺戒的部分,那麼這個論當中去配合它 戒當中 一直期望諸位,這個戒跟論必須要合起來一 不清楚的 《廣論》 論當中會告訴我們清楚;論當中說完了 ,現在呢把這個 《在家備覽》 ;如果對它的內涵有不清楚的地方 起讀 同樣地配 那麼在座的極大部 以後 合起來 ,行持不得 。已經了 , 你

是一年有主要的三個大節氣,主要的三個大節氣 那麼中間還有兩次呢,是端午以及中秋 過這句話沒有?就是這個佛門當中很有意思 一句話 尤其是最近馬上過年了,過年在世間來說,那是一個最痛快的時候25'59" : 「臘月三十日到來,你拿什麼東西去敵對生死?」聽說過這句話沒有?聽說 ,就這樣 띠 作這個吃普茶。 ,最大的就是過年那一次 什麼叫 吃普茶呢 0 佛門當中 除夕 ?凡 有

三十日到來的時候,你拿什麼東西,去擋住這個生死的實際上的狀態 看,你到底是離了苦、得了樂呀?還是離了樂、得了苦啊?所以說這個時候 頭的時候哦 個要看看你的功夫以 一句話 林裡邊會大家招待 那麼吃普茶的26'50" , 說 : !儘管你平常說了半天哦,現在我們講要離苦得樂、離苦得樂, 「你道得 時候 ,然後呢在那地方, 外,他會警惕你呀:喔,這個一年到頭, 那麼你就吃。 這個有它的 道不得, 那個時候和尚也好 個特別的原因 對不起, 那是趙州 那很麻煩! 首座也好 就相當於我們 茶那 個 這樣 他就下 公案 現在算算 一生到盡 -來問你 它臘月 除了 個叢 這

那麼在這裡, 哪怕是歸依 如果我們正確地了解了前面, 在平常我們日常生活當中 不要說得到了具戒、 境界現起了以後 菩薩戒 你這個歸依就生 哪 怕你

是這個,這個才是真實的歸依呀!這個才是真實的歸依呀 以 自然而然你 依法行持; 因為要依法行持 一切境界都是這樣,於是前面經過懺悔,行持有力,任何境界現起就 !我現在是依了佛作為我的目標 ,所以平常的時候 ,那種雜染的地方我是不去 然後呢因為要達到佛這目標 0 這

說來 我想在座的諸位跟我一樣,今天晚上如果能去的話,我實在不願意等到明天, 怎麼辦哪?哎,很可怕, 嫌它來得不早欸 這個地方 極樂世界 那個地方實在這麼苦嘛 這個臘月三十啊 所以到那個時候28'38" 這個世界實在是一無可取, !那好 ,就是死,就怕那個死還不早來 換句話說,這個臘月三十日, 如果你這樣做的話,臘月三十日來有什麼 ·再不然的話我們願意成佛作祖 -.所以我說過年啦, 所以捨不得。假定死了以後,確定能夠到極樂世界去的話 我想大家都有這個感覺對不對?但是呢, 這個是送給大家的一個禮物 過年叫臘月三十 !為什麼別人怕死你不怕死 那是更好 ,這個佛 -.那麼我想今天就到 ·木怕 。萬一 門當中 死了 ·但不 能夠到了 對不對 啊?究實 怕還 以後 講的 ?







Ŗ

### 敬重法實

恭敬佛、法、僧三寶,是智慧的因。不論 是經論典籍,或是佛菩薩、師長的聖像,以及書 寫、印製佛法的字紙,都是值得我們恭敬的。

請妥善處理佛書,放置於乾淨的高處,並與世間一般的書籍分開放置。請不要將佛法書籍或聖物放在地上,或壓放在其他的東西之下,或跨過它,乃至坐在上面。也不要用於其他世俗的用途,比方說墊高桌椅、作支撐物等。若閱讀之後,可以將佛書與其他想要研閱的人結緣,讓佛法能傳遞到更多人的心續中。





### 國家圖書館出版品預行編目(CIP)資料

南山律在家備覽略編手抄稿·一九九一年版/日常老和尚講述;財團法人臺北市福智佛教基金會編輯.--第三版.--臺北市:圓音有聲, 2017.03

冊; 公分

ISBN 978-986-94426-0-2(第1冊 : 平裝). - - ISBN 978-986-94426-1-9(第2冊 : 平裝). - - ISBN 978-986-94426-2-6(第3冊 : 平裝). - - ISBN 978-986-94426-3-3(第4冊 : 平裝). - - ISBN 978-986-94426-4-0(第5冊 : 平裝). - - ISBN 978-986-94426-5-7(第6冊 : 平裝). - - ISBN 978-986-94426-7-1(第8冊 : 平裝). - - ISBN 978-986-94426-8-8(第9冊 : 平裝). - - ISBN 978-986-94426-8-8(第9冊 : 平裝). - - ISBN 978-986-94426-9-5(第10冊 : 平裝). - -

ISBN 978-986-94427-0-1(全套 : 平裝).

1.律宗

226.72 106001665

### 南山律在家備覽略編手抄稿 一九九一年版 第3冊

講述者:└日下常老和尚

發行人:釋如證

編輯: 財團法人台北市福智佛教基金會 出版者: 圓音有聲出版股份有限公司

地址:台北市南京東路四段133巷8弄10號1樓

電話: (02) 87128232 傳真: (02) 87128232

二〇一八年三月恭印3300本(第三版第二刷 平裝18開)

定價:新台幣200元

ISBN 978-986-94426-2-6

版權所有·請勿翻印 All rights reserved

Printed in Taiwan

